
        
            
                
            
        

    


 



Hội tập Kinh:  Đại lão Cư sĩ Hạ Liên Cư 

Chủ giảng: Lão pháp sư TỊNH KHÔNG 

 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 

 





THUYẾT GIẢNG 


KINH  

PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC 

TẬP 11 

(VCD 101-VCD 110) 









Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 







NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 

Phật Lịch 2559-Dương Lịch 2015 

 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 







1 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



MỤC LỤC 

(VCD 101) .........................................................................................11 

PHẨM THỨ SÁU: PHÁT ĐẠI THỆ NGUYỆN ..........................11 

CHÁNH KINH: “Pháp Tạng bạch ngôn, duy nguyện Thế Tôn, 

đại từ thính sát.”  ...........................................................................26 



(VCD 102) .........................................................................................28 

CHÁNH  KINH:  “Ngã  nhược  chứng  đắc,  Vô  Thượng  Bồ  Đề, 

thành chánh giác dĩ, sở cư Phật sát, cụ túc vô lượng, bất khả tư 

nghì, công đức trang nghiêm” . ....................................................29 

Thứ nhất: “Ngã nhược” ..............................................................29 

Thứ hai: “Chứng đắc vô thượng Bồ Đề, thành chánh giác dĩ”...31 

Học Phật là học cái gì? Cầu là cầu cái gì? ..............................31 

Thứ  tư:  “Cụ  túc  vô  lượng,  bất  khả  tư  nghị,  công  đức  trang 

nghiêm” ......................................................................................34 

Thứ năm: “Công đức trang nghiêm” ..........................................37 



(VCD 103) .........................................................................................48 

 NGUYỆN THỨ NHẤT: Nguyện trong nước không có ác đạo ...48 

CHÁNH KINH: “Vô hữu địa ngục, ngạ quỷ, cầm thú, quyên phi 

nhuyển động chi loại”  ..................................................................48 

Địa ngục từ do đâu mà có? .....................................................50 

Tại  vì  sao  người  ở  tây  Phương  Cực  Lạc  không  tạo  nhân  ba 

đường ác: ................................................................................51 

2 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Địa ngục là gì? ........................................................................54 

Địa ngục ở chỗ nào vậy? .........................................................55 

Tội ngũ nghịch, đây là nêu ra tội nghiệp cực trọng: ...............64 

Thứ nhất và thứ hai: Giết phụ thân, giết mẫu thân..............64 

Thứ ba là: “Giết A La Hán”. ...............................................64 

Thứ tư là: “Làm thân Phật ra máu”: ....................................65 

Lục hòa: ...........................................................................66 

Điều thứ nhất: “Kiến hòa đồng giải”. ..........................66 

Điều thứ hai là: “Giới hòa đồng tu”: ............................66 

Cái điều sau cùng là: “Lợi hòa đồng huân”: ................67 

Mười ác: ..................................................................................67 



(VCD 104) .........................................................................................69 

Hai là nói: “Ngạ quỷ”: ................................................................69 

Kiểu dáng của “mê” là thế nào? .............................................71 

Nếu chúng ta không muốn đọa địa ngục phải làm thế nào? ...79 

Tâm yêu thương tu bằng cách nào? ....................................80 

Muốn không đọa súc sanh thì phải làm sao? ..........................86 

Cái gì gọi là ngu si?.............................................................86 

Làm thế nào niệm mất được Tham, Sân, Si? ..........................89 



(VCD 105) .........................................................................................91 

 NGUYỆN THỨ HAI: Nguyện không đọa ba đường Ác. ............91 

CHÁNH  KINH:  “ ở  hữu  nhất  thiết  ch ng  sanh,  dĩ  cập   iệm-

 a-La- i i, tam ác đạo trung, lai sanh ngã sát. Thọ ngã pháp 

3 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



h a,  tất  thành  -Nậu-Đa-La-Tam- iệu  Tam-Bồ-Đề,   ất  phục 

cánh  đọa  ác  th ,  đắc  thị  nguyện,  nãi  tác  Phật.  Bất  đắc  thị 

nguyện,  ất th  vô thượng chánh giác.”  ....................................91 

Nguyện thứ   và Nguyện thứ nhất có gì khác biệt vậy? .........94 

Thứ nhất: “Diệm – Ma - La giới”: ..............................................94 

  trong ác đạo, nh ng chúng sanh nào có thể được độ vậy? .96 

Khi nào chúng ta vãng sanh về thế giới Cực-lạc vậy? ............96 

Thứ hai: “Thọ Ngã  há  hóa” ....................................................99 

Thứ ba: “Tất thành A-Nậu-Đa-La-Tam-Miệu-Tam Bồ-đề” .....101 

Tiêu chuẩn của “Chánh” là gì vậy? ......................................101 

Sao gọi là Phiền não? ............................................................102 

Chánh giác là gì? ..................................................................102 

Chánh đẳng chánh giác là gì? ...............................................102 

Vô Thượng chánh đẳng chánh giác là gì? ............................103 

Thứ tư: “Bất  hục cánh đọa ác thú” .........................................104 

Tại sao nói s  thối chuyển vậy? ............................................104 

Nguyện lực và nghiệ  lực khác nhau chỗ nào vậy? .............107 



(VCD 106) .......................................................................................110 

Thứ tư: “Bất  hục cánh đọa ác thú” (tiếp theo) ........................110 

Tại sao vẫn còn tạo nghiệ  vậy? ...........................................111 

Thứ năm: “Đắc thị nguyện, nãi tác Phật” [Được như nguyện nầy, 

con mới thành Phật]. .................................................................113 

Thứ sáu: “Bất đắc thị nguyện, bất thủ vô thương chánh giác” .113 

 NGUYỆN THỨ BA: Nguyện thân có sắc vàng ròng ................114 

4 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

CHÁNH  KINH:  “Ngã  tác  Phật  th i,  thập  phư ng  thế  gi i,  sở 

hữu ch ng sanh, lệnh sanh ngã sát, giai cụ t  ma, chân  im sắc 

thân”  ............................................................................................115 

Thứ nhất: “Ngã Tác Phật thời” .................................................115 

Thứ hai: “Thậ   hương thế giới, sở h u chúng sanh.” ............115 

Thứ ba: “Lệnh sanh ngã sát, giai cụ t  ma, chân kim sắc thân.” 

 ..................................................................................................116 

Một là: “T  ma” ....................................................................116 

Hai là: “Chân kim sắc thân”: ................................................116 

 NGUYỆN THỨ 4: Nguyện có ba mươi hai tướng tốt.  ..............121 

CHÁNH KINH: “Tam thập nhị ch ng, đại trượng phu tư ng.” 

 ......................................................................................................121 

 NGUYỆN THỨ 5: Nguyện thân không sai biệt.  .......................127 

CHÁNH  KINH:  “Đoan  chánh  tịnh   hiết,  tất  đồng  nhất  loại, 

nhược hình mạo sai  iệt, hữu hảo    giả.”  ..............................127 

Thứ hai: “Tịnh khiết” ...............................................................128 

Thứ ba: “Tất đồng nhất loại” ....................................................128 

Thứ tư: “Nhược hình mạo sai biệt, h u hảo  ú giả.” ...............128 

Tướng mạo từ đâu mà có vậy? .............................................129 

(VCD 107) .......................................................................................131 

 NGUYỆN THỨ 6 - Nguyện có Túc mạng thông. ......................131 

 NGUYỆN THỨ 7 - Nguyện có Thiên nhãn thông.  ...................131 

 NGUYỆN THỨ  8- Nguyện có Thiên nhĩ thông.  ......................131 

CHÁNH  KINH:  “Ngã  tác  Phật  th i,  sở  hữu  ch ng  sanh,  sanh 

ngã  u c giả, t  tri vô lượng  iếp th i t c mạng sở tác thiện ác, 

5 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



giai n ng động thị, triệt thính, tri thập phư ng  hứ lai hiện tại 

chi s ,  ất đắc thị nguyện,  ất th  chánh giác.”  .....................131 

Thứ nhất: “Ngã tác Phật thời, sở h u chúng sanh, sanh ngã  uốc 

giả.” ..........................................................................................136 

Nguyện thứ sáu: Nguyện có Túc mạng thông. .............................137 

Thứ  hai:  “Tự  tri  vô  lượng  kiế   thời  túc  mạng,  sở  tác  thiện  ác.” 

 ..................................................................................................137 

Một là: “Tự tri” .....................................................................137 

Hai là: “Vô lượng kiế  thời.” ...............................................137 

Năng lực của Phật, Bồ tát khác Nhị thừa: .............................138 

Cái thứ nhất “ ộng h   khác nhau”: ................................138 

Cái khác nhau thứ   là “Nhiều  t khác nhau”: ...................139 

Cái khác thứ   là “Lớn nh  khác nhau”. ...........................141 

“Tứ y  há ”: ..................................................................144 

Câu thứ nhất: “   há  bất y nhân”: ...........................144 

Câu thứ   nói: “  nghĩa bất y ng ” ...........................147 

Câu thứ  : “  li u nghĩa, bất y bất li u nghĩa”:.........148 

(VCD 108) .......................................................................................150 

Câu thứ  : “  tr  bất y thức”: .....................................150 

Sao gọi là y tr  vậy?................................................150 

Cái khác thứ   là “Nhanh chậm khác nhau”: ....................152 

Các khác thứ   là “Hư thực khác nhau”: ...........................152 

Cái  khác  thứ   ,   là  “Sở  tác  khác  nhau”,  “Sở  hiện  khác 

nhau”: ................................................................................152 

Cái thứ 8: Lục căn hỗ dụng: ..............................................154 

6 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Cái thứ   là “Tự tại khác nhau”: .......................................154 

Phần  sau  “Kinh Vô  Lượng Thọ”  có  nói  “Bất  thất  định   .” 

 ...........................................................................................155 

Thứ ba: “Giai năng động thị, triệt th nh, tri thậ   hương khứ lai 

hiện tại chi sự” ..........................................................................157 

Một là: “Động thị”. ...............................................................157 

Hai là: “Triệt th nh” ..............................................................162 

 NGUYỆN THỨ  9 - Nguyện có Tha tâm thông. ........................165 

CHÁNH  KINH:  “Ngã  tác  Phật  th i,  sở  hữu  ch ng  sanh,  sanh 

ngã  u c giả, giai đắc tha tâm trí thông. Nhược  ất tất tri ức 

na-do  tha   ách  thiên  Phật  sát,  ch ng  sanh  tâm  niệm  giả,   ất 

th  chánh giác.” ..........................................................................165 

Thứ nhất: “Sở h u chúng sanh” ...............................................166 

Thứ hai: “Sanh ngã  uốc giả, giai đắc tha tâm tr  thông” ........166 

Thứ ba: “Tất tri ức na-do-tha bách thiên Phật sát” ...................170 



(VCD 109) .......................................................................................171 

CHÁNH  KINH:  “Ngã  tác  Phật  th i,  sở  hữu  chúng  sanh,  sanh 

ngã  qu c  giả,  giai  đắc thần  thông  t   tại.  ba  la  mật  đa,  ư  nhất 

niệm khoảnh, bất n ng siêu  uá, ức na do tha, bách thiên Phật 

sát  châu  biến  tuần  lịch,  c ng  dư ng  chư  Phật  giả,  bất  th  

chánh giác”.  ................................................................................171 

Thứ nhất: “Sở h u chúng sanh, sanh ngã quốc giả” ................172 

Nhất xiển đề là gì? ................................................................173 

Làm thế nào mới có thể giác ngộ? ........................................176 

7 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Thế nào gọi là quán chiếu? ...................................................176 

Chúng sanh tại vì sao mê hoặc? ............................................177 



(VCD 110) .......................................................................................192 

 Nguyện thứ 10 - Nguyện có Thần túc thông. ............................198 

Thứ hai: “Giai đắc thần thông tự tại ba la mật đa” ...................198 

Làm thế nào đem chướng ngại trừ b ? .................................200 

Thứ hai: “Ba La Mật Đa” .........................................................206 

Chú thích: .........................................................................................214 





 

















8 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  







































9 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 













KHAI KINH KỆ 

Vô thượng thậm thâm vi diệu pháp  

Bá thiên vạn kiếp nan tao ngộ  

Ngã kim kiến văn đắc thọ trì  

Nguyện giải Như-Lai chân thật nghĩa. 

NAM MÔ BỔN  Ư THÍCH C   ÂU NI PHẬT! (3 lần) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

10 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

 

 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH 

(tiế  theo) 



(VCD 101) 

PHẨ  THỨ SÁU 

PHÁT ĐẠI THỆ N UYỆN 



Mời mở  uyển kinh,  em “Phát đại thệ nguyện”, 

đây là  hẩm thứ  . Phẩm thứ   chân thật là trung tâm 

của  toàn  kinh,  một   hẩm   uan  trọng  nhất.  Phẩm  kinh 

này  là  Bổn  Sư  A  Di  Đà  Phật  ch nh  miệng  tuyên  nói, 

còn  Thích  Ca  Thế  Tôn  vì  chúng  ta  chuyển  thuật. 

Chuyển  thuật  của  Thế  Tôn,  cũng  giống  như  A  Di  Đà 

Phật  đ ch  thân  di n  nói  không  có gì  khác.  Thật  tế  mà 

nói mà toàn kinh ch nh là giải th ch cho  hẩm kinh này 

mà thôi, 

Cho  nên  chúng  ta  tỉ  mỉ  mà   uán  sát,  “Kinh  Vô 

Lượng  Thọ”  từ  đầu  đến  cuối  gồm   8   hẩm,  mỗi  câu 

mỗi ch  đều có liên  uan với  8 nguyện, cũng ch nh là 

nói  mỗi  câu  mỗi  ch   đều  là  nói  rõ   8  nguyện,  giảng 

giải của  8 nguyện. Do đây có thể biết, 48 nguyên này 

là  bao  gồm  tất  cả  kinh  luận  nương  theo  của  Tịnh  Độ 

Tông, là chỗ nương về ban đầu, là chân kinh của Tịnh 

Độ, cũng có thể đem nó  em thành đại hiến chương của 

thế giới Cực Lạc, ngày nay chúng ta gọi là hiến  há . 

11 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Mà khởi  hát của cái  hẩm này là do Bồ Tát Phá  tạng 

tuân theo giáo huấn của lão sư, ở ngay trong đại chúng 

tuyên nói đại nguyện thù thắng mà ngài đã  hát ra. 

Nhật Bản nghiên thời  ưa nghiên cứu chú sớ đối 

với  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  nhiều  hơn  so  với  người 

Trung Quốc chúng ta, đây là hiện tại chúng ta  em thấy 

ở ngay trong trước tác bảo lưu lại. Trung Quốc cổ đại 

nh ng đại đức này có chú sớ hay không, rất khó nói, có 

l  có, có l  không có, nếu như có ở trong chiến loạn bị 

thất truyền rất nhiều. 

Th   dụ  như  nguyên  bản  dịch  của  “Kinh  Vô 

Lượng  Thọ”,  hiện  tại  chúng  ta  biết  từ  triều  Hán  đến 

Nam Tống, ngay trong 800 năm này đã từng có trải qua 

1  lần  hiên dịch, thế nhưng hiện tại trong  “Đại Tạng 

 Kinh”  chỉ  còn lưu gi    loại, còn lại   loại đã bị  thất 

truyền, đây là một việc vô cùng đáng tiếc, chú giải của 

tổ sư đại đức  ưa nay, có bị thất truyền hay không, việc 

này cũng rất khó nói. 

Còn  Nhật  Bản  có  thể  nói  cái   uốc  gia  này,  khu 

vực tương đối nh ,  hạm vi động loạn cũng không lớn, 

rất  nhiều  điển  t ch  đều  bảo  tồn  được  rất  hoàn  chỉnh. 

Cho  nên  chúng  ta  ở  trong   “Vạn  Tục  Tạng  Kinh”   của 

Nhật  Bản,   em  thấy  chú  giải  của  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ”  chú  giải  của  người  Nhật  Bản  nhiều  hơn  so  với 

chúng  ta  rất  nhiều  lần,  trong  đó  có  “Chân  Giải”,  đây 

cũng  là  một  chú  giải  nổi  tiếng,  trong  đó  nói  Di  Đà 

thành  tựu  công  đức   8  nguyện,  mà   uy  nhất  chánh 

12 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

giác.  Cái  chánh  giác  này  ch nh  là  danh  hiệu  của  Phật 

 “Nam Mô A Di Đà Phật” , danh hiệu công đức không 

thể nghĩ bàn. Đây là chúng ta ở ngay trong lúc bắt đầu 

giảng kinh, đã từng nhiều lần nói  ua với các vị, danh 

hiệu  sáu  cái  ch   này  đều  là  dịch  âm  văn  Phạn:  “Nam 

Mô” là   nghĩa của  uy y,   nghĩa là  uy mạng,  uy là 

uay đầu, y là nương tựa; “A Di Đà Phật” cái danh hiệu 

này     nghĩa  là  vô  lượng  giác,  đ ch  thực  y  chánh  trang 

nghiêm của thế giới Tây Phương Cực Lạc hiển rõ ra Vô 

Lượng  Giác  cứu  cánh  viên  mãn.  Thế  giới  Ta  Bà  của 

chúng  ta,  thế  giới   hương  khác,  tuy  là  có  giác,  thế 

nhưng không viên mãn, vì sao vậy? Không  hải người 

người  đều  giác.  Còn  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

không có người nào mê hoặc điên đảo. Người mê hoặc 

điên  đảo  không  thể  vãng  sanh,  cho  nên  Tây  Phương 

Cực Lạc họ chọn lựa điều kiện vãng sanh, ch nh là  hải 

đầy đủ chánh giác,  hải  uy y Vô Lượng Giác. 

Có  l   các  vị  đồng  tu  hoài  nghi,  nếu  như  là  điều 

kiện như vậy, việc vãng sanh của chúng ta e là không 

có hy vọng, cái điểm này trên bộ kinh này nói được rất 

rõ  ràng.  Giác  có  “thiên  viên”:  Có  viên  mãn,  có  không 

viên mãn, có lớn, có nh . Giác ngộ lớn thì có thể chúng 

ta  không  có,  còn  giác  ngộ  nh   thì  chúng  ta  có.  Thế 

nhưng  ở  Đại  Thừa  Viên  Giáo  (mà  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ”  đ ch  thực  thuộc  về  Viên  Giáo  Đại  Thừa),  tổ  sư 

đại  đức   ưa  nay   hán  bộ kinh này  Viên  ở  trong viên, 

đốn  ở  trong  đốn,  nhất  thừa  ngay  trong  “Nhất  thừa”, 

chân thật đem địa vị của nó nâng lên đến không gì cao 

hơn được. Chúng ta có tr  tuệ chọn lựa  há  môn niệm 

13 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Phật, có t n tâm, có nguyện tâm thoát kh i sáu cõi luân 

hồi  cầu sanh thế giới Cực  Lạc,  một  cái  niệm này, xin 

nói với các vị, bạn nói họ tiểu giác cũng được, bạn nói 

họ đại giác cũng được, cái giác này không có lớn nh , 

dựa vào một niệm giác tâm này, một niệm này là giác 

thuần  chánh,  liền  có  thể  vãng  sanh,  sanh  đến  thế  giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc,  liền  được  oai  thần  bổn  nguyện 

của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì.  Đây  là   há   môn  một  đời 

thành  tựu,  không   hải  là  thành  tựu  nh ,  không   hải 

chứng được  uả A La Hán  uả Bồ Tát, không  hải vậy, 

mà là Phật  uả cứu cánh viên mãn, ngay một đời thành 

tựu.  Cho  nên  há  môn  này  là   há   môn bất  tư nghì, 

đây là Di Đà chánh giác công đức, không thể nghĩ bàn, 

cho nên thệ nguyện không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta học Phật, then chốt thứ nhất là  hải rõ 

l , nh ng  đạo l  mà Phật  đã nói  trên kinh   hải  tường 

tận, không luận là giảng đại đạo l  căn bản, đại đạo l  

của vũ trụ nhân sanh, hoặc giả là nói nguyên do của thế 

giới Tây Phương Cực Lạc. Ph a trước chúng ta đã đọc 

ua, tại vì sao có A Di Đà Phật? A Di Đà Phật tại vì sao 

kiến  tạo  thế  giới  Cực  Lạc?  Sau  khi  kiến  tạo  thế  giới 

Cực  Lạc  rồi,  lại  vì  cái  gì  vậy?  Chúng  ta  đều   hải  rõ 

ràng, đều  hải tường tận, A Di Đà Phật có nh ng mong 

cầu gì đối với chúng ta? Chúng ta muốn vãng sanh  hải 

chuẩn bị nh ng điều kiện gì? 

Chỗ này  h a trước đã từng báo cáo  ua với các 

vị, lại nói hiện tại chúng ta chọn lấy  uyển kinh, là một 

bổn hội tậ . 

14 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Hiện tại có một số  t người  hân biệt chấ  trước 

rất sâu, cái gọi là thành kiến  uá sâu, kỳ thật là đối với 

cư sĩ tại gia, đều là  em thường không coi trọng. Đây 

chính  là  người   uất  gia  ở  bên  ngoài  hoằng   há   lợi 

sanh, chân thật là chiếm được tiện nghi, mọi người có 

thể  sanh  khởi  tâm  cung  k nh  đối  với  bạn.  Còn  ở  nơi 

người cư sĩ mà giảng, giảng có được tốt hơn cũng đều 

bị  trừ  bớt  đi  ở  trong  lòng  th nh  chúng  khi  tâm  cung 

k nh khởi lên, trừ khi giảng được tốt hơn gấ  mười lần 

so với người  uất gia, th nh chúng bên dưới mới có thể 

gật đầu, nếu bạn giảng không giống như người  uất gia, 

người ta s  lắc đầu đối với bạn, không gật đầu. Hội tậ  

kinh bổn cũng là như vậy, nếu như bổn hội tậ  này là 

đại đức  uất gia làm, thời đại hiện tại này s   không có 

người nào nói gì, còn bổn này là do cư sĩ tại gia hội tậ . 

Sự việc này nói ra cũng rất kỳ lạ, ba loại hội tậ  đều là 

người tại gia làm: Bổn hội tậ  thứ nhất là vào thời nhà 

Tống, do cư sĩ Vương Long Thư làm; Bổn hội tậ  thứ 

hai là khoảng năm Hàm Phong triều nhà Thanh, do cư 

sĩ Nguy Mặc Thâm làm; Còn bổn hội tậ  lần thứ ba này 

do cư sĩ Hạ Liên Cư làm. 

Bổn của Vương Long Thư, hội tậ  ở trong  “Long 

 Tạng” .  “Đại  Tạng  Kinh”   của  Nhật  Bản  cũng  hội  tậ  

cái  uyển này, trước tác của tổ sư đại đức thời  ưa, nếu 

như được thâu vào trong “Đại Tạng Kinh”, đó ch nh là 

nói  nh ng  cao  tăng  đại  đức  ở  vào  thời  đại  đó,  đều 

khẳng  định  trước  tác  của  bạn  là  không  có  sai  lầm,  có 

thể  lưu  truyền  cho  đời  sau,  vậy  mới  có  thể  vào  tạng, 

vào tạng là một tiêu chuẩn cao độ, tiêu chuẩn ch  thiện. 

15 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Cư sĩ Vương Long Thư, thực tế mà nói cũng rất 

là  đáng  tiếc,  ở  vào  thời  đại  đó  của  ông,  ông  chỉ   em 

thấy được có bốn bản nguyên bản của “Kinh Vô Lượng 

Thọ”,  còn  một  loại  ở  trong  Kinh  Đại  Bảo  T ch,  ông 

không có  em thấy. Do đây có thể biết lúc đó có được 

kinh điển là việc không d  dàng, bởi vì ở vào triều nhà 

Tống đó vẫn là dùng bản ché  tay, kỹ thuật in  oa vẫn 

chưa  hát triển, chưa  hát minh ra, nên kinh sách đều là 

sao ché , số lượng đương nhiên là rất có hạn. Cho nên 

hần  trong  “Kinh  Đại  Bảo  T ch”  ông  chưa  thấy,  ông 

chỉ nương theo bốn bản dịch mà hội tậ . Trong “Kinh 

Đại  Bảo  T ch”  còn  có  một  số  kinh  văn,  ngoài  ra  còn 

bốn  loại  trong  đó  không  có,  nên  ông  không  có   em 

thấy,  do  đó  hội  tậ   của  ông  không  được  viên  mãn. 

Đồng thời khi ông hội tậ , không biết là vô  , hay là cố 

,  đem  nguyên  văn  của  kinh  s a  đi  mấy  ch .  Đương 

nhiên đối với ông mà nói đây là việc không có gì đáng 

lo,  theo  công   hu  học  Phật  của  ông,  cảnh  giới  ngộ 

nhậ ,  cách  tạo  ra  văn  tự,  đó  đều  là  thuộc  về  thượng 

thừa.  Thế  nhưng  cái  tiền lệ  này  không  được  khai  mở, 

tiền lệ mở rồi, người đời sau  em thấy  tổ sư đời trước 

có  thể  tùy  tiện  s a  đổi  kinh  văn,  người  đời  sau  cũng 

chiếu  theo cách làm như  vậy, người này s a một  câu, 

người kia s a hai ch , kinh truyền đến đời sau thì hoàn 

toàn  khác  đi.  Cho  nên  kinh  văn  là   uyết  định  không 

được s a đổi, đây là đại sư Ấn Quang  hê bình đối với 

ông, là tương đối không hài lòng đối với cách làm này 

của  ông.  Tổ  sư   hê  bình  có  đạo  l   của  ngài,  mong 

muốn chánh  há  có thể thường trụ thế gian. 

16 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Bản  dịch  của  Ngụy  Mặc  Thâm  cuối  triều  nhà 

Thanh,  cư  sĩ  Ngụy  ông  đều   em  thấy  hết  đủ     loại 

nguyên  bản  dịch,  cho  nên  hội  tậ   của  ông,  đ ch  thực 

vượt  ua  uyển của Vương Long Thư. Thế nhưng đối 

với  sự  lấy  b   của  nguyên  bản  dịch,  có  một  vài  nơi 

không th a đáng, đồng thời cũng có s a đổi văn tự của 

nguyên  bản,  việc  này  đại  sư  Ấn  Quang  cũng  có   hê 

bình, cũng không vừa lòng. 

Ch nh bởi  vì  cái  nguyên  nhân này,  Hạ  lão  cư  sĩ 

phát  tâm  làm  lại  hội  tậ   lần  thứ   ,  tránh  lỗi  lầm  mà    

bản dịch trước đã  hạm, ông đã đặc biệt cẩn trọng mà 

làm. Chúng ta  em thấy ở trong lời tựa (lời tựa là do cư 

sĩ Mai Quang Hi làm), cái  hẩm kinh này, Hạ lão mời 

lão   há   sư  Huệ  Minh  cùng  cư  sĩ  Mai  Quang  Hi,  ba 

người  đã  dùng  thời  gian     tháng,  hội  tậ   thành  cái 

hẩm  này,  mới  biết  được  họ  đã  cẩn  trọng  đến  dường 

nào. Ba vị đại đức, thời gian của   tháng hội tậ   hẩm 

kinh  này,  rất  là  nỗ  lực,  rất  là  cẩn  trọng,  vẫn   hải  cầu 

Phật Bồ Tát gia trì, mà trên thực tế ba vị đại đức này, 

chúng ta tỉ mỉ mà suy  ét đều là người tái sanh, không 

hải  hàm  hu. Nhất là lão cư sĩ Hạ Liên Cư,  uất hiện 

ở thời đại này, đây là để hội tậ  thành một bộ “Kinh Vô 

Lượng Thọ” hoàn thiện như thế này, tác dụng của nó, 

ch nh  là  muốn   hổ  độ  chúng  sanh  ngay  trong   .000 

năm Mạt  há , giú  đỡ nh ng người này, cầu sanh thế 

giới Tây Phương Cực Lạc. 

Chúng  ta   hải  ghi  nhớ,  việc  nhà  Phật  gọi  Mạt 

há  về sau vẫn còn  .000 năm này cùng với tôn giáo 

17 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



người  Phương  Tây  hiện  tại  nói  không  như  nhau:  Tôn 

giáo thế giới  hương tây nói năm 1    là ngày tàn thế 

giới, nhưng  há  vận của Phật  há  chúng ta vẫn còn 

9.000 năm, vẫn còn rất dài, sau  000 năm thì Phật  há  

không còn. 

Thời kỳ Mạt  há , con người rất thống khổ, khổ 

ở  chỗ  nào  vậy?  Khổ  ở  chỗ  không  có  người  dạy  bảo, 

loại tình hình khổ nạn này, người hiện đại chúng ta nếu 

như  đầu  óc  bình  lặng  một  chút,  cũng  có  thể  tưởng 

tượng ra được mấy  hần,  ã hội ngày nay động loạn, có 

thể nói con người khổ không nói ra lời, không luận là 

tình hình đời sống của họ như thế nào, nhưng đời sống 

tinh thần đều là rất buồn khổ, đều là không thể an định. 

Đây là nguyên nhân gì vậy?  Thực tế ra mà nói không 

thể  nào  so  được  với  người   ưa.  Cổ  thánh  tiên  hiền 

chúng ta, thường hay cảm thán rằng  “Nhân dữ cầm thú 

 tương sai cơ hi”1. Con người là động vật, cùng với các 

động vật khác có gì khác nhau chứ? Con người sở dĩ có 

thể ch  linh hơn vạn vật, bởi vì  còn người được nhận 

ua giáo dục, các loài động vật khác không được nhận 

ua  giáo  dục,  khác  biệt  chúng ta  ch nh  ngay  chỗ  này. 

Con người nhận  ua giáo dục gì? Nhận  ua giáo dục để 

làm  người,  cho  nên  biết  được  cách  làm  người.  Thế 

nhưng  mấy  mươi  năm  cận  đại  này,  loại  giáo  dục  này 

không còn,  hương tây không còn, ở Trung Quốc cũng 

không  có.  Nếu  như  con  người  không  biết  được  cách 

làm  người,  thì  con  người  không  khác  gì  với  cầm  thú, 

con người s  làm ra nh ng việc của cầm thú, thế là  ã 

hội liền không an định, sinh mạng tài sản của chúng ta 

18 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

không thể bảo đảm. Bạn  em nh ng cầm thú động vật 

nh , chúng ra ngoài tìm thức ăn, chúng có thể bị nh ng 

cầm thú khác ăn thịt hay không?  ất khó nói! Chúng ra 

ngoài  có  thể  bình  an  trở  về  hay  không?  Không  dám 

chắc! Ngày nay chúng ta sống ở thế gian này, cũng là 

như vậy, cho nên sinh mạng tài sản không có cảm giác 

an toàn. Đây là chúng ta  ả b  đi giáo dục của cổ thánh 

tiên hiền, cảm đến cái hậu  uả. Nếu như giáo dục của 

cổ thánh tiên hiền, sức ảnh hưởng nếu là không còn tác 

dụng  mà  nói,  đó  ch nh  là  thời  kỳ  Mạt  pháp.  Mỗi  một 

người đều  tùy  thuận   hiền  não,  tùy  thuận  vọng  tưởng 

của  ch nh  mình,  tùy  thuận  tậ   kh   của  ch nh  mình, 

trong tự nhiên s  làm ra rất nhiều việc gọi là tổn người 

lợi mình, vậy thì  ã hội đó còn có thể sinh tồn hay sao? 

Hiện tại chúng ta ở trên cái địa cầu này, các đồng 

tu có kỳ nghỉ đều ưa th ch đi ra nước ngoài du lịch, các 

vị đi  ua rất nhiều nơi, trở về vẫn là thấy Singa ore tốt. 

Tôi  h i   ua  rất  nhiều  người  đều  có  cái  cảm  giác  này. 

Singa ore tốt ở chỗ nào vậy? Người dân tuân thủ  há  

luật, trải  ua ngày tháng có  ui củ, làm việc có  ui củ. 

Loại tinh thần này, loại thói  uen đời sống này, từ nh  

bạn  đã  bồi  dưỡng  thành,  hay  nói  cách  khác  giáo  dục 

của Singa ore còn có chút mùi vị tình người trong đó, 

mặc dù so với ngày trước đã kém hơn rất nhiều rồi, thế 

nhưng  so  với  các  khu  vực   uốc  gia  khác  vẫn  còn  gi  

lấy  một   hần  tương  đối.  Đây  ch nh  là  nói,  là  có  một 

trách  nhiệm   hụ  ch nh   hủ  đang   úc  tiến,  đang  giáo 

dục nhân dân của họ, biết được làm thế nào để trải qua 

ngày  tháng,  biết  được  làm  thế  nào  để  làm  việc,  biết 

19 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



được làm thế nào đối nhân    thế tiế  vật. Cho nên cái 

khu vực này tuy là rất nh , nhưng nó an định, cũng có 

chủng  tộc  khác  nhau,  tôn  giáo  khác  nhau,  có  thể  đôi 

bên cùng hòa thuận chung sống. Việc này rất khó làm 

được. 

Ngày nay trên thế giới có rất nhiều  uốc gia, trên 

từ người lãnh đạo, dưới đến  uần chúng, đều hy vọng 

có một  ã hội an định, có một  ã hội  hồn vinh, có một 

thế giới hòa bình. Ngày ngày đang ngưỡng vọng, ngày 

ngày đang mong cầu, có thể đạt được hay không? Vậy 

thì   hải   em  chúng  ta,  có   hải  là  chúng  ta  đang   em 

trọng cái việc giáo dục nhân luân hay không? 

Chúng  ta  ở  trong  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  xem 

thấy thế giới Tây Phương Cực Lạc, thế giới Cực Lạc là 

đa nguyên văn hoá, người vãng sanh đi đến nơi đó, bây 

giờ chúng ta đổi đi một danh từ, người di dân đi đến thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  không   hân  chủng  tộc, 

không  hân tôn giáo, người từ mười  hương thế giới di 

dân đến thế giới Cực Lạc, bối cảnh văn hoá khác nhau 

nhiều đến như vậy, tại vì sao có thể cùng cư ngụ ở thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  an  ổn  vô  sự,  hòa  thuận 

chung sống, trải  ua đời sống chân thiện mỹ huệ, khiến 

người ngưỡng mộ. Xin nói với các vị, chúng ta ở trong 

kinh điển này, các vị tỉ mỉ  em  ua từ đầu đến cuối, thế 

giới Tây Phương Cực Lạc không có tổ chức ch nh trị, 

không nghe nói có ai đó làm hoàng đế, ai đó làm tổng 

thống  của  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  không  có, 

cũng  không   em  thấy  có  bộ  trưởng,  trong  kinh  văn 

20 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

cũng không có nói với chúng ta, ở bên đó có  uân đội 

không,  có  cảnh  sát  không,  không  có,  thảy  đều  không 

có, bạn  em đời sống trải  ua được tốt đến như vậy. Do 

đây có thể biết, đây không  hải là vấn đề của ch nh trị, 

đây  cũng  không   hải  là  vấn  đề   uân  sự,  kinh  tế  khoa 

học bên đó cũng không có, đều không hề nhắc đến. Thế 

nhưng  nhắc  đến  một  việc,  việc  này  thì  vô  cùng   uan 

trọng, việc gì  vậy?  Giáo  học, A Di Đà  Phật  cùng chư 

đại  Bồ  Tát  ngày  ngày  giảng  kinh  nói   há ,  giáo  hóa 

chúng sanh, tất cả nh ng người di dân đến bên đó, ngày 

ngày học tậ  với Phật A Di Đà, học tậ  với các đại Bồ 

Tát,  đời  sống  vui  tươi  không  gì  bằng.  Chúng  ta  quay 

đầu nhìn lại, trên kinh Hoa Nghiêm thế giới Hoa Tạng 

của Tỳ Lô Giá Na Phật, cùng thế giới Cực Lạc của  A 

Di  Đà  Phật  không  hề  khác  nhau.  Chúng  ta  mới  chân 

thật giác ngộ ra, trong các cõi nước chư Phật, chỉ làm 

một sự việc, dùng lời hiện tại của chúng ta mà nói, làm 

tốt việc giáo dục. Giáo dục gì vậy? Giáo dục đa nguyên 

văn hoá. 

thế gian này chúng ta chủng loại giáo dục rất 

nhiều,  chúng  ta  đem  cái  sự  việc  này   em  thành  việc 

giáo  dục   ã  hội  đa  nguyên  văn  hoá,  mà  ở  trong  cõi 

nước  chư  Phật,  chỉ  có  một  sự  việc  như  vậy,  cho  nên 

chúng ta gọi nó là giáo dục đa nguyên văn hoá là được 

rồi. Sự việc này làm được tốt rồi, vấn đề gì cũng đều có 

thể  giải   uyết,  người  người  đều   ứng   ,  người  người 

đều vừa lòng, nhất là thế giới Tây Phương Cực Lạc. 

nơi này, chúng ta  em thấy lần báo cáo này của Bồ Tát 

Phá   Tạng,   8  nguyện  này  là  báo  cáo  của  ngài,  hoàn 

21 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



mỹ đến cùng cực. Đương nhiên chúng ta có thể tưởng 

tượng được, Tỳ Kheo Phá  Tạng lúc đó ở ngay giảng 

đường củn Thế Gian Tự Tại Vương Như Lai, đối diện 

với Thế Tôn, đối diện với đại chúng, làm một cuộc báo 

cáo  tường  tận.  Cái  mức  độ  tường  tận  đó,  có  thể  siêu 

vượt hơn so với chúng ta gấ  trăm lần ngàn lần. Chúng 

ta  ở  trước  mặt  ngài  học  tậ   tình  hình  có  thể  thể  hội 

được, thời gian  ngài  học tậ  với lão sư của ngài ngàn 

ức tuổi, tu trì của ngài   kiế , cho nên thời gian báo cáo 

của ngài nhất định  hải là rất dài lâu. 

Thế  Tôn  vì  chúng  ta  giới  thiệu,  đó  chỉ  là  giới 

thiệu tinh hoa trong báo cáo, cái thiên báo cáo đó của 

ngài  chỉ  là  mục  lục  mà  thôi,   8  nguyện  là  mục  lục, 

không  hải nguyên văn. Cho nên trong cái mục lục này, 

mỗi  câu  mỗi  ch   đương  nhiên  hàm  nhiế   vô  lượng 

nghĩa, việc này chúng ta nhất định  hải có thể l  giải. 

Vậy thì cho đến trong   loại bản dịch này, nguyên văn 

có rất nhiều sự khác biệt, đời Hán đời Ngô dịch chỉ có 

nguyện,  nguyện      chương;  Đời  Ngụy  đời  Đường 

hai  bản  này  là   8  nguyện;  Còn  đời  Tống  dịch  là     

nguyện. Cái khác biệt này thật  uá lớn. Cho nên người 

ưa, đại  đức  ưa có cùng một  cách nhìn, nhất định là 

há  sư dịch kinh đã căn cứ vào nh ng bản dịch khác 

nhau,  nếu  không  mà  nói,  không  thể  nào  có  thể  có  sự 

khác biệt lớn đến như vậy. Cho nên từ ba loại khác biệt 

lớn này, các ngài  hán đoán bổn nguyên bản “Kinh Vô 

Lượng  Thọ”  truyền  đến  Trung  Quốc, ch    t  có  đến  ba 

loại,  ba  loại  này  không  như  nhau,  nguyên  bản  không 

như nhau, cho nên mới có tình huống này  ảy ra. Cái 

22 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

hán đoán này là có l  do, chúng ta có thể tiế  nhận. 

Tại  vì  sao  bổn  nguyên  bản  có  đến  ba  loại?  Có  thể  có 

nhiều loại hơn, bởi vì bổn nguyên bản của chúng ta có 

loại thất truyền, không hề  em thấy, nếu sau khi  em 

thấy  có  thể  vẫn  có  khác  biệt  rất  lớn.  Thế  là  tổ  sư  đại 

đức  liền  nghĩ  đến  Th ch  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm   ưa  ở 

đời, nhất định là bộ kinh này đã giảng  ua rất nhiều lần. 

Đây là một sự suy đoán, thế nhưng đ ch thực cũng có 

căn cứ, không  hải tùy tiện nói. Chúng ta biết năm  ưa 

Thế Tôn ở đời, giảng kinh nói  há  chỉ giảng một lần, 

không hề trùng lậ  giảng  ua hai lần “Kinh Vô Lượng 

Thọ” tuy là đã nhiều lần tuyên giảng, nhưng cái dụng   

đó  thì  không  như  nhau,  nếu  như  không   hải  đối  với 

việc  tu  hành  chứng   uả  của  chúng  ta,  có   uan  hệ  vô 

cùng  uan trọng, nhất định Thế Tôn không thể nào một 

bộ kinh một  há  môn giảng rất nhiều lần. Cho nên kết 

tậ , cũng chiếu theo đó mà kết tậ  lại, lưu truyền đến 

Trung Quốc, mới  có rất  nhiều nguyên bản khác nhau. 

Từ  ngay  chỗ  này  mà   uán  sát,  chúng  ta  liền  hiểu  rõ, 

Thế Tôn rất là  em trọng đối với bộ kinh này. Đại đức 

ưa  thời  tùy  Đường  đề   ướng  bộ  kinh  này  là  đệ  nhất 

Kinh chư Phật Như Lai độ chúng sanh thành Phật đạo. 

Bởi  vì  nguyên  bản  có  nhiều  đến  như  vậy,  nội  dung 

khác  biệt   uá  lớn,  hơn  n a  người  thời  đó,  muốn  tìm 

nhiều loại bản dịch lại là việc tương đối khó khăn. Cho 

nên  người  có  tâm  liền   hát  tâm  làm  công  tác  hội  tậ . 

Cư sĩ Vương Long Thư ông là người mở đầu, tậ  hợ  

tất  cả  bổn  hội  tậ   làm  thành  một   uyển,  đọc  một  cái 

uyển này, thì đã đọc  ua hết tất cả bản dịch khác rồi, 

23 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



thuận  tiện  hơn  rất  nhiều  đối  với  người  tu  Tịnh  Độ 

chúng ta, chúng ta  hải cảm ân. Cái  uyển này của Hạ 

Liên  Cư,   há   sư  Ấn  Quang  chưa   em  thấy,  nếu  như 

Ấn tổ  em thấy cái  uyển này, tôi tin tưởng nhất định 

ông s  gật đầu, hội tậ  lần này rất hay. Bổn kinh không 

hải không thể hội tậ , hội tậ  là có thể, hội tậ  cũng là 

nên làm. 

Chúng ta biết được cư sĩ Vương Long Thư vãng 

sanh là biết trước giờ ra đi, ông là đứng mà vãng sanh, 

các vị  em  ua “Long Thư Tịnh Độ Văn”, quyển này 

h a  trước  có  một  tấm  hình,  hình  cư  sĩ  Vương  Long 

Thư đứng vãng sanh, nếu như hội tậ  là không nên làm, 

hội tậ  là có lỗi lầm, cư sĩ Vương Long Thư làm sao có 

thể đứng mà vãng sanh. Từ cái điểm này, đã làm ra cho 

chúng ta một chứng minh, ông thay A Di Đà Phật làm 

một việc tốt, đối với Phật giáo, đối với chúng sanh đã 

làm ra cống hiến to lớn, ông hội tậ  rất hay. 

Đại  sư  Liên  Trì,  đây  là  một  vị  tổ  sư  Tịnh  Tông 

mà người Trung Quốc chúng ta k nh  hục nhất, ngài ở 

trong “Di Đà Kinh Sớ Sao”, “Di Đà Kinh Sớ Sao” đ ch 

thực là đại trước tác, vận dụng “Kinh Vô Lượng Thọ”, 

gần như là vượt hơn  hân n a văn tự là chọn lấy bổn 

hội tậ  của Vương Long Thư. Đây chính là nói rõ Đại 

sư  Liên  Trì  khẳng  định  đối  với  bổn  hội  tậ   của  ngài 

Long  Thư.  Từ  một  số  sự  t ch  này,  chúng  ta  đối  với 

uyển này, nhất định  hải sanh khởi t n tâm. 

Có  một  số  người  hủy  báng,  luôn  không  ngoài  là 

24 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

h u  ý  hoặc  vô  ý.  Có   ,  đó  ch nh  là  họ  có     đồ,  thì 

chúng ta không cần  hải nói, còn vô   đó là nghe người 

ta hủy báng, lại hùa theo người ta, đó là thuộc về vô  . 

Đây  đều  là  không  thể  kiên  định,  chúng  ta   hải  kiên 

định t n tâm. Văn tự bổn hội tậ  này không nhiều, cái 

nghĩa l  này,   nghĩa của   loại nguyên bản dịch viên 

mãn  tròn  đầy  bao  gồm  trong  đó,  ông  đem      nguyện 

của  bản  dịch  đời  Hán  Ngô,   8  nguyện  trong bản  dịch 

của  đời  Ngụy  Đường,      nguyện  của  bản  dịch  đời 

Tống,  đem  nó  tậ   hợ   lại,  hội  tậ   thành  một  chương 

này,  một   hẩm này, hội tậ   thành một  hẩm này,  còn 

hân đoạn của nó, đoạn lớn    chương, khúc đoạn của 

kinh này là    chương, mục nh  là  8 nguyện, đây là 

số  tự  của  nguyên  bản  dịch   ưa  đều  bao  gồm  hết,  cho 

nên nh ng đại đức cận đại, đều tán thán cái  uyển này 

là bổn hoàn thiện nhất của “Kinh Vô Lượng Thọ”, cái 

bổn viên mãn nhất. Chúng ta ở ngay trong một đời này 

có thể gặ  được rất là may mắn, chúng ta có duyên với 

Phật A Di Đà, cũng có duyên với Hạ Lão sư sĩ. Hạ Lão 

sư sĩ khẳng định là Bồ Tát thị hiện,   uyết định không 

hải  là  người  thông  thường,  người  thông  thường  hội 

tậ   không thể viên mãn  được như vậy, họ đến cái  thế 

gian này, thực tế ra mà nói ch nh là vì chúng ta làm ra 

cái việc này. 

L  do của việc có  hẩm đề này chỉ giới thiệu đến 

chỗ này. Bây giờ mời  em kinh văn: 

25 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



CHÁNH KINH: “Pháp Tạng  ạch ngôn, duy nguyện 

Thế Tôn, đại từ thính sát.” 

 [Dịch  nghĩa:   “Pháp  Tạng  bạch  rằng:  Cúi  mong  Thế 

 Tôn, Ðại từ nghe xét” ] 

Chỗ này Phá  Tạng đã gọi là “Thế Tôn”, chính là 

Thế  Gian  Tự  Tại  Vương  Như  Lai",  lão  sư  của  ngài. 

Báo cáo của ngài là ở nơi giảng đường của lão sư, đối 

diện với lão sư, với đồng tu, với đại chúng. Đây là qui 

củ nói  há , chúng ta  hải học  vì trong đây viên mãn 

đầy  đủ  tâm  trạng  chân  thành  cung  kính.  Đại  sư  Ấn 

Quang  nói  rất  hay   “Một  phần  thành  kính,  được  một 

 phần  lợi  ích,  mười  phần  thành  kính,  được  mười  phần 

 lợi  ích” .  Phật   há    hải  từ  chỗ  nào  mà  cầu,  từ  ngay 

trong cung k nh mà cầu, chúng ta chỗ này  em thấy l  

tiết của ngài,  em thấy thái độ nói chuyện của ngài. 

 “Bạch ngôn”  [Phá  tạng bạch rằng], đây là thái 

độ  rất  cung  k nh.  “Duy  nguyện  Thế  Tôn,  đại  từ  thính 

 sát”  [Cúi mong Thế Tôn, Ðại từ nghe  ét]: 

Thực tế ra mà nói, ngày nay thành tựu của Phá  

Tạng  siêu  vượt  lão  sư,  thế  nhưng  Phá   Tạng  tuyệt 

nhiên  không  cho  là  thế.  Siêu  vượt  lão  sư,  đó  là  đáng 

được kiêu ngạo, người hiện tại đều là như vậy. 

Trưa  này  tôi  dùng  cơm  ở     Viện  Trung  Hoa, 

ngồi bên cạnh tôi là cư sĩ L , lão cư sĩ L  nói với tôi, 

ông  uen biết bạn bè Singa ore, đưa con trai đi học ở 

26 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Hoa Kỳ,  muôn vàn khổ cực, cúng dường con trai đến 

Hoa Kỳ học. Khi ở bên đó tốt nghiệ   ong, con trai họ 

thành gia lậ  nghiệ . Hai vợ chồng già, rất nhiều năm 

không  thấy  được  con  trai  rất  là  thương  nhớ,  liền  đến 

Hoa Kỳ để thăm con trai, đến nơi đó ở hơn một tháng. 

Khi  uay về, con trai đưa cho ông một cái hóa đơn, nó 

nói cha ở chỗ con hơn một tháng,  h  dụng ăn ở, mỗi 

ngày ăn cơm  h  dụng cúng dường, từng món từng món 

nó  đều  đem  t nh  hết,  ngay  đến  giặt   uần  áo  cái   h  

dụng đó cũng đều t nh trong đó. Hai vợ chồng này vừa 

em thấy, tâm   nguội lạnh, đưa con trai ra nước ngoài 

du  học  thì  mất  luôn  rồi,  không  còn  n a,  không  quen 

biết, khi gặ  mặt là làm ăn buôn bán, ông ăn bao nhiêu 

tiền  cơm   hải  mau  trả  tiền.  Không  thể  trách  con  cái, 

hải trách ai,  hải trách ch nh mình không có dạy tốt, 

làm sao bạn có thể trách chúng? Từ nh  bạn không dạy 

cho  chúng  giáo  dục  luân  l ,  chúng  không  hiểu  được 

hiếu  dưỡng  cha  m .  Người  Mỹ  đ ch  thực  là  như  vậy, 

cha  m   họ  đến  nhà  ăn  cơm  cũng   hải  trả  tiền,  cùng 

bước  vào  tiệm  ăn  mỗi  người  tự  trả  tiền  ăn  của  mình. 

Không  giống  như  người  Trung  Quốc  giành  nhau  trả 

tiền,  còn  gây  lộn.  Người  nước  ngoài   em  thấy  hiện 

tượng này  rất kỳ lạ, tư tưởng của người  hương đông 

cùng  người   hương  tây  không  như  nhau.  Cho  nên  sau 

khi ông quay về rất là đau lòng, nói cho nh ng bạn  bè 

thân thiết về nh ng việc này. Khi tình cờ nhắc đến sự 

việc  này,  chúng  ta  nghĩ  đến  việc  giáo  dục  là  vô  cùng 

uan trọng. 

Trong     Viện  Trung  Hoa  bên  cạnh  có  một  Học 

27 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Viện Trung  , thật khó được, là tinh hoa của văn hoá 

Trung  Quốc,  rất  đáng  tiếc  hiện  tại  người  học  rất   t. 

Hôm  nay  tôi  đi  thăm,  thiết  bị  của  họ  rất  là  tốt,  tương 

đối  hoàn  chỉnh,  hy  vọng  đồng  tu  có  ch   bảo  tồn   uốc 

túy của chúng ta. Chúng ta có thể đến nơi học viện đó 

để  học,  họ  chân  thật  là  đang  hành  Bồ  Tát  đạo,  châm 

cứu, cho thuốc, châm cứu dường như là chỉ nhận một 

đồng,  lấy  thuốc,  cho  dù  là  thành   hần  thuốc  như  thế 

nào,  không  phân  sang  hèn,  chỉ  một  giá  thu  hai  đồng. 

Tôi  nói  nh ng  người  này  đều  là  Bồ  Tát,   hát  tâm  Bồ 

Tát, cứu khổ cứu nạn. 


****** 

 

(VCD 102) 

Báo  cáo  của  Tỳ  Kheo  Phá   Tạng,  còn  muốn 

thỉnh cầu lão sư th nh sát. Bạn  em thấy đây là khiêm 

tốn  đến dường nào,  cung  k nh  biết bao.  Chúng  ta học 

Phật   hải  từ  chỗ  này  mà  học,  nghĩ  tưởng   em  ch nh 

chúng ta, đối với trưởng bối, đối với  cha m , đối với 

thầy  giáo,  thậm  ch   đối  với  Phật  Bồ  Tát,  Phật  Bồ  Tát 

không ở thế gian, đối với hình tượng của Phật Bồ Tát, 

chúng ta không đủ lòng cung k nh. Tâm trạng như vậy 

mà học Phật, chẳng trách vì sao mà công  hu không có 

lực, cho nên như nh ng chỗ này, đều  hải chăm chỉ nỗ 

lực mà học tậ . 

Ph a sau là ngài ch nh thức báo cáo, lần báo cáo 

28 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

này bốn câu  h a trước là tổng cương,  8 nguyện  h a 

sau là mục riêng, cho nên bốn câu  h a trước vô cùng 

uan trọng, ch nh là bốn câu  h a dưới này: 

CHÁNH  KINH:  “Ngã  nhược  chứng  đắc,  Vô  Thượng 

Bồ Đề, thành chánh giác dĩ, sở cư Phật sát, cụ t c vô 

lượng,  ất  hả tư nghì, công đức trang nghiêm”. 

 [Dịch  nghĩa:  Nếu  con  chứng  đặng,  Vô  Thượng  Bồ 

 Ðề, thành bậc Chánh Giác, cõi Phật của con, đầy đủ 

 vô  lượng,  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  công  đức  trang 

 nghiêm].  

Thứ nhất: “Ngã nhược” [Nếu con] 

 “Ngã”   [con]  là  Phá   Tạng  tự   ưng;  “Nhược” 

[nếu]  là  lời  nói  rất  khiêm  tốn.  Vì  sao  vậy?  Ngài  đã 

chứng đắc rồi, đây không  hải là lời giả thiết, ngài đã 

chứng đắc, đã chứng đắc rồi vẫn còn nói “Nhược”, đây 

là  khiêm  tốn,  một  chút  tâm  ngạo  mạn  tự  mãn  đều 

không có. 

Chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày, 

khi nói chuyện với người khác  hải học cách nói,  hải 

học  khiêm  tốn,   hải  học  cung  k nh.  Lời  nói,  ở  chỗ 

Khổng Lão Phu T  là  ế  vào bài khóa thứ hai. Giáo 

học của Khổng Lão Phu T  là bốn khóa mục: Bài khóa 

thứ  nhất  là  “Đức  Hạnh”;  Khóa  mục  thứ  hai  là  “Ngôn 

Ng ”2.  Bạn  thấy  Khổng  T    em  trọng  ngôn  ng   đến 

mức nào, bạn  hải học biết cách nói chuyện. 

29 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Giáo  học  ngày   ưa,  thực  tế  mà  nói,  học  nói 

chuyện là từ nh  bắt đầu học, học  ong “Kinh Thi” thì 

biết nói chuyện. Bạn  em các chú nh , khi vừa mở đầu 

học  biết  học  ch ,  học  “Thiên  Gia  Thi”,  học  “Đường 

Thi  Tam  Bách  Thủ”.  Sau  khi  dùng  cái  này  làm  nền 

tảng, lại học “Kinh Thi”, đều là dạy cho bạn nói chuyện 

hải hàm  úc, nói chuyện  hải khiêm k nh. Khiêm tốn 

cung k nh, tương lai cả đời bạn không luận làm bất cứ 

việc  gì,  liền  có  thể  có  được  sự  giú   đỡ  của  rất  nhiều 

người.  Nếu  như  không  biết  nói  chuyện,  tuy  là  bạn  có 

năng lực, có kinh nghiệm, nhưng bạn s  không có được 

sự giú  đỡ của người khác. Trong lời nói có mang theo 

ngạo mạn tự đại, đến khi ch nh mình chân thật có khó 

khăn,  không  có  một  người  nào  giú   đỡ  bạn.     trong 

ngôn ng  vô hình, ch nh mình đều không biết, đã đắc 

tội  rất  nhiều  bạn  bè.  Bình  thường  bạn  không  thể  nào 

uán sát ra được, đến sau khi có thể  uán sát ra được, 

thì hối hận không còn kị . Cho nên lời nói cùng bình 

thường viết ra nh ng văn tự này, văn tự là  hù hiệu của 

ngôn ng , đều  hải  nỗ lực học tậ . Đây là sợi dây để 

người với người câu thông, cái sợi dây này  hải thông 

suốt,  bạn  mới  có  thể  được  trợ  duyên  bên  ngoài.  Vậy 

nên làm sao có thể  em thường? Làm sao có thể không 

nỗ lực học tậ ? 

Phật  kinh,  thực  tế  mà  nói  là  sách  giáo  khoa  rất 

viên mãn. Thế nhưng nh ng văn tự này, chúng ta luôn 

luôn  là  lơ  là   ua  loa,  đọc  được   uá  nhiều  thì  sanh  ra 

em thường, không còn lưu  , cho nên không học đến. 

30 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Chúng  ta  có  cơ  hội  cùng  nhau  nghiên  cứu  thảo 

luận, không thể không nêu ra: 

Thứ hai: “Chứng đắc vô thượng Bồ Đề, thành chánh 

giác  dĩ”    [Chứng  được  Vô  Thượng  Bồ  Ðề,  thành  bậc 

Chánh Giác] 

“Vô thượng Bồ Đề” là khóa trình tu học của ngài; 

“Thành chánh giác dĩ” [Thành bậc chánh giác] là 

học vị mà ngài đã đạt được. 

Khóa trình của ngài tu đã viên mãn, mới có được 

học vị. Cái chánh giác này ch nh là Viên giáo Phật  uả, 

Phật   uả  cứu  cánh  viên  mãn.  Phật   uả  cứu  cánh  viên 

mãn là  hải đem vô thượng chánh đẳng chánh giác tu 

viên  mãn,  Vô  Thượng  Bồ  Đề,  ch nh  là  Vô  Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác. Câu này rất là  uan trọng, thế 

nhưng thông thường các đồng tu lại lơ là nó, sơ sài  ua 

loa,  bạn  không  thể  nào   uán  sát  được,  nếu  bạn  chân 

thật  uán sát thể hội được, thì bạn liền biết được: 

 Học Phật là học cái gì? Cầu là cầu cái gì? 

Cầu Vô thượng Bồ Đề, chứ không  hải là  hước 

báo  trời  người,  không   hải  là  danh  vọng  lợi  dưỡng. 

Nếu  như  chúng ta  muốn  học  Phật,  hải   em  chúng  ta 

học Phật là vì cái gì? Học là vì muốn làm đại  há  sư à, 

hay  học  Phật  là  vì  muốn   ây  đạo  tràng  lớn,  hay  học 

Phật là vì muốn thống nhiế  được rất nhiều t n đồ, đó 

chẳng  hải đều là sai lầm rồi sao? Cho nên nhiều người 

31 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



chúng  ta  học  Phật  không  thể  thành  tựu.  Người  ta  học 

Phật có thể thành tựu là người học Phật   vì Vô Thượng 

Bồ  Đề,  là  vì  vô  lượng  giác.  Thế   uất  thế  gian  tất  cả 

há , mỗi  há  đều có thể giác mà không mê, họ học 

chỗ này. 

Ngày nay chúng ta thành thật mà nói, đối với tất 

cả  há , có một số cũng đang dụng tâm học Phật, thế 

nhưng  học  được  thế  nào?  Học  rồi  liền  mê,  có  mấy 

người có thể học mà không mê? Tại vì sao nói bạn học 

rồi  mê?  D nh  tướng  thì  mê  rồi,   hân  biệt  thì  mê  rồi. 

Bạn   em  bản  lĩnh  của  người  ta,  mỗi  ngày  học  tậ  

không d nh tướng, không  hân biệt, họ mới là giác mà 

không mê. Ngày nay chúng ta càng học càng mê, càng 

học  càng  chấ   trước,  đến  năm  nào  mới  có  thể  thành 

tựu? 

Bồ Tát Mã Minh trong “Khởi T n Luận”, dạy cho 

chúng ta  hương  há  giác mà không mê:   “Lìa tướng 

 ngôn  thuyết,  lìa  tướng  văn  tự,  lìa  tướng  tâm  duyên”. 

Chỉ cần bạn đem nguyên tắc của ba câu này gi  lấy. 

Thế  uất thế gian  há  không luận một  há  nào 

bạn học tậ   chỉ  có  giác thì  mới không có  mê,  mới có 

thể  chân  thật  làm  đến  được  giác  mà  không  mê.  Nếu 

không  mà  nói  cái  giác  đó  của  bạn  vẫn  là  mê,  không 

hải  thật  đã  giác  ngộ,  cái  bạn  đã  học  được,  dùng  lời 

hiện  tại  mà  nói,  chỉ  là  thường  thức  thông  thường  mà 

thôi, không thể nào khế nhậ  được cảnh giới, dù bạn có 

học được nhiều hơn đều là mê mà không giác. 

32 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Bồ  Tát  Phá   Tạng  từ   hát  tâm  tu  học,  trên  bộ 

kinh  này  giới  thiệu  được  không   t,  mỗi  câu  mỗi  ch  

chúng ta đều  hải nên học tậ , cho nên ngài học được 

viên mãn. 

“Đắc  Vô  Thượng  Bồ  Đề”  [được  vô  thượng  bồ 

đề],  vậy  tốt  nghiệ   rồi,  “Thành  chánh  giác  dĩ”  [thành 

bậc chánh giác], đây là nắm lấy được  uả vị của Phật. 

Th  h i  em Tỳ Kheo Phá  Tạng có chấ  trước 

hay không? Ngài nói:   “Ngã chứng đắc Vô Thượng Bồ 

 Đề” , lại “Thành chánh giác dĩ” .  õ ràng có  hân biệt, 

có chấ  trước, vậy thì cùng với tình hình của chúng ta 

hiện  tại  có  gì  khác  biệt?  Trên  biểu  hiện  mà   em  thì 

không có gì khác biệt, còn trên thực tế có sự khác biệt 

vô  cùng  to  lớn.  Đây  đúng  là  tông  môn  đã  nói   “Phân 

 biệt diệc phi ý” , cái   này rất sâu, tuy là  hân biệt cũng 

chẳng  hải  , chấ  trước cũng chẳng  hải  , nói “Ngã” 

là tùy thuận chúng sanh mà nói, nói “Chứng đắc” cũng 

là  tùy  thuận  chúng  sanh  mà  nói,  nói  “Thành”,  vẫn  là 

tùy  thuận  chúng  sanh  mà  nói.  Ch nh  mình   uyết  định 

không  có  khởi  tâm  động  niệm,   uyết  định  không  có 

hân biệt chấ  trước. Chúng ta  hải tường tận, sau đó 

bạn mới có chỗ bắt tay vào học tậ . 

Từ  cái  đoạn  nh   này  mà   em,  hai  câu  này  là 

nhân, tu nhân, hai câu  h a sau là  uả báo. Phật   há  

cũng không rời kh i nhân  uả, bạn tu nhân thiện, nhất 

định được  uả thiện; 

33 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Thứ ba: “ ở cư Phật sát” [Cõi Phật của con] 

“Phật sát” là   chánh trang nghiêm. 

Thứ tư: “Cụ t c vô lượng,  ất  hả tư nghị, công đức 

trang nghiêm ” [Đầy đủ vô lượng, chẳng thể nghĩ bàn, 

công đức trang nghiêm] 

“Cụ  túc”  [đầy  đủ]  là     nghĩa  viên  mãn,     nghĩa 

cùng khắ , không có chút nào kém khuyết, mới gọi là 

cụ túc. 

“Cụ túc vô lượng” [đầy đủ vô lượng] bốn cái ch  

này  ch nh  là  siêu  thắng  cõi  nước  chư  Phật.  Nguyện 

vọng  của  ngài  đã  hiện  thực,  Ngài  vì  chúng  ta  làm  ra 

chứng minh tốt nhất  “Phật Thị môn trung, hữu cầu tắc 

 ứng”.   A  Di  Đà  Phật   hát  ra  cái  nguyện  này,  người 

thông  thường  chúng  ta  nghe  rồi  cảm  thấy  là  việc  này 

không  thể  nào,  bạn  muốn  làm  Phật  thì  còn  có  thể, 

nhưng còn muốn siêu vượt chư Phật thì làm sao có thể? 

Nhưng Ngài  uả nhiên đã hiện thực rồi, làm Phật  hải 

siêu  vượt  chư  Phật.  Cái  nguyện  này  đã  hiện  thực  rồi, 

vậy thì còn có cái nguyện nào mà không thể hiện thực? 

Thực tế mà nói là mang đến cho chúng ta lòng tin để tu 

học không gì sánh bằng. Có người h i tôi  “Pháp sư ơi 

 vì sao ông có lòng tin đến như vậy?”  Lòng tin của tôi 

từ  chỗ  này  mà  ra,  lòng  tin  có  nguyên  do,  có  căn 

nguyên, làm gì mà không thể thành tựu chứ. 

“Cụ  túc”  hai  ch   này  là  không  có  kém  khuyết, 

34 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

hay nói  cách khác trong tất cả cõi  nước chư  Phật, cõi 

nước chư Phật cư ngụ đều có kém khuyết, chỉ có Tây 

Phương Tịnh Độ không có kém khuyết. Phá  Tạng làm 

thế nào  ây thành Tây Phương Tịnh Độ?    h a trước 

đã từng nói  ua, ngài là tu học thời gian dài, lão sư dạy 

được  tốt,  lão  sư  khéo  dạy,  học  trò  khéo  học,  lão  sư 

không  chỉ  là  đem  mười   hương  thế  giới  (Ngày  nay 

chúng ta nói chân tướng của vũ trụ nhân sanh), nói cho 

ngài nghe rõ ràng tường tận, ở trong đây có l  luận, có 

tánh tướng, có nhân  uả, có cảnh giới. Hơn  n a lão sư 

còn  dùng  thần  lực,  đem  mười   hương  cõi  nước  chư 

Phật triển hiện ra ở ngay trước mặt ngài, để ngài có thể 

thấy hết được. Cái thời gian này là ngàn ức tuổi. Ngài 

nghe rồi, ngài thấy rồi, ngài rất thông minh, ngài làm ra 

một tậ  đại thành viên mãn của mười  hương cõi nước 

chư  Phật.  Mười   hương  cõi  nước  chư  Phật  ưu  điểm 

toàn bộ đều chọn lấy, kém khuyết của mười  hương thế 

giới  hoàn  toàn  được  cải  tiến,  cho  nên  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc siêu vượt cõi nước chư Phật, do như 

vậy mà ra. 

Cùng  một  đạo  l   như  vậy,  nếu  như  chúng  ta 

muốn đem cái đạo tràng này,  ây được thậ  toàn thậ  

mỹ  mà  không  có  kém  khuyết,  chúng  ta   hải  học. 

Nhưng  chỉ  ở  trong  nhà  mà  nghĩ  thì  không  được,  nghĩ 

nhiều  rồi,  đầu  óc  s   nghĩ  hư,  s   sanh  ra  vấn  đề,  nhất 

định  hải tham học nhiều. 

Cư Sĩ Lâm có thiết kế thành lậ  một  hòng khám 

bệnh, cho nên chúng ta hôm nay đi tham  uan   Viện 

35 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Trung Hoa, đi tham học,  em  ua ở nơi đó của  họ có 

cái  gì  tốt,  cái  tốt  thì  chúng  ta  chọn  lấy,  chúng  ta  tiế  

nhận,  nơi  đó  của  họ  có  khuyết  điểm  gì,  chúng  ta  hy 

vọng có thể tránh kh i, hy vọng có thể cải  tiến. A  Di 

Đà  Phật  thế  giới  Cực  Lạc  là  do  học  mà  được,  không 

hải  chỉ  ngồi  mà  tưởng  tượng,  vọng  tưởng  không  thể 

thành  được  việc,  nhất  định   hải  cố  gắng  mà  học  tậ , 

bạn mới có thể có thành tựu. 

Đại đức  ưa nói với chúng ta, một người   “Sống 

 đến  già,  học  đến  già,  học  không  hết” .  Đây  là  thật,  ở 

trong Phật   há , đời đời kiế   kiế   đang không ngừng 

tiế   tục  tu  học,  từ  sơ   hát  tâm  đến   uả  địa  Như  Lai, 

thời  gian  học  tậ   vô  lượng  kiế ,  ba  Đại  A  Tăng  Kỳ 

kiế , chúng ta  hải có lòng nhẫn nại, như l  như  há  

mà tu học, chúng ta mới có thể có thành tựu. 

Cho nên “Cụ túc vô lượng” bốn ch  này   nghĩa 

rất  sâu,  không  thể  nghĩ  bàn,  bốn  cái  ch   này  là  cảnh 

giới của Hoa Nghiêm.  Đại  sư  Thanh Lương  hân bốn 

loại  vô  ngại  của  “Hoa  Nghiêm”:  {L   vô  ngại,  Sự  vô 

ngại, L  Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại}. Cái cảnh giới này 

gọi là  há  giới Nhất chân. Các vị  hải nên biết, trong 

mười   há   giới  không  có  cảnh  giới  này,  trong  mười 

há  giới thì  há  giới bốn thánh: Thanh Văn, Duyên 

Giác, Bồ Tát, Phật của Thông Giáo, Phật của Tạng giáo 

có thể đạt đến L  Sự vô ngại, nhưng Sự Sự vô ngại thì 

không, Sự Sự vô ngại là  há  giới Nhất chân chân thật, 

trong mười  há  giới không có, cho nên thật không thể 

nghĩ  bàn.  Lại  thêm  vào  “Cụ  túc  vô  lượng  bất  khả  tư 

36 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

nghì” [đầy đủ vô lượng, không thể nghĩ bàn]. Phía sau 

nói đến “Công đức trang nghiêm”. 

Thứ năm: “Công đức trang nghiêm” 

Bốn cái ch  này là tổng kết một đoạn, then chốt ở 

“Cụ túc vô lượng, bất khả tư nghì”. Tám ch  này, chân 

thật là chúng ta không cách gì tưởng tượng, cũng không 

nói  ra  được.  Trên  kinh  Hoa  Nghiêm  nói  “Lục  tướng, 

thậ   huyền”,  đây  là  tổ  sư  đại  đức  của  Hoa  Nghiêm 

ngay trong bất khả thuyết mà vì chúng ta nói ra, thực tế 

là rất hi h u. 

Th   dụ  nói   “Một  chính  là  nhiều,  nhiều  chính  là 

 một,  nhiều  và  một  không  hai”,   đây  là  Sự  Sự  vô  ngại. 

Ngày  nay  chúng  ta  một  không   hải  là  nhiều,  nhiều 

không   hải  là  một,  một  cùng  nhiều  nhất  định  có 

chướng  ngại,  một  và  nhiều  vô  ngại,  chúng  ta  nghĩ 

không  thông.  Lại  nói  lớn  nh   dung  thông,  chúng  ta 

càng không cách gì l  giải. Ngài nói   “Giới tử nạp Tu 

 Di”: “Giới t ” là hạt rau cải, giống như là hạt mè vậy, 

còn  “Tu di”,  chúng  ta  không  nên nói   uá  lớn, lấy  núi 

Hy-Ma-Lay-A một núi lớn trên địa cầu này của chúng 

ta,  núi  Hy-Ma-Lay-A  có  thể  để  vào  trong  một  hạt  cải 

không?  Bạn  th   để  vào   em,  có  thể  để  vào  lọt  hay 

không? Phật ở trên kinh giảng cho chúng ta, núi Tu Di 

không nh , hạt cải cũng không  hình to, có thể để lọt 

vào  trong.  Đây  cũng  là  không  thể  nghĩ  bàn,  cảnh  giới 

Sự Sự vô ngại. Nh ng nơi khác nói “ ộng h   tự tại, 

dài ngắn đồng thời”, câu này nói là thời gian,  uá khứ, 

37 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



hiện tại, vị lai. 

Còn người hiện tại chúng ta nói “Quá khứ không 

hải hiện tại, hiện tại không  hải là vị lai”, ngay trong 

đó có chướng ngại, ch nh là câu này. Nếu bạn đột  há 

được thời gian, siêu việt thời gian, thì  uá khứ, hiện tại, 

vị lai đồng thời tồn tại. Cái đạo l  này các nhà khoa học 

hương tây  đã  nói  ua,  dường như  Albert  Einstein đã 

nói   ua  “Quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai  đồng  thời  tồn  tại”. 

Thế nhưng vấn đề là hiện tại chúng ta không cách gì trở 

lại  uá khứ, cũng không cách gì bước vào được tương 

lai,  trên  l   thì   hát  hiện  rồi,  nhưng  trên  sự  thì  không 

làm  được.  Bồ  Tát  của  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

đều  có  năng  lực  này,  nh ng  người  nào?  Bao  gồm  từ 

nh ng Bồ Tát vừa mới vãng sanh, Bồ Tát hạ  hẩm hạ 

sanh, chỉ cần bạn đến thế giới Tây Phương Cực Lạc thì 

bạn  liền  có  cái  năng  lực  này.  Hay  nói  cách  khác  bạn 

ch nh mình  em thấy  uá khứ,  uá khứ cái đời này,  uá 

khứ đời thứ hai,  uá khứ đời thứ ba,  uá khứ vô lượng 

kiế ,  bạn  thảy  đều   em  thấy,  cảnh  giới  của  tương  lai 

bạn cũng  em thấy, bạn đột  há được giới hạn của thời 

không. 

Vậy  chúng  ta  muốn  h i,  họ  có  năng  lực  gì  đột 

há được giới hạn này, vì chúng ta cảm thấy rất là khó 

hiểu.  Vì  sao  khó  hiểu?  Thực  tế  mà  nói,  trong  đây  có 

đạo  l   là  một  và  nhiều  không  thể  đồng  thời,  lớn  nh  

không  thể  dung  thông,  rộng  h   không  thể  đồng thời. 

Vì sao lại như vậy? Phật nói với chúng ta, nh ng hiện 

tượng  này  đều  không   hải  là  thật,  “Phàm  sở  hữu 

38 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

 tướng, giai thị hư vọng” ,  “Nhất thiết hữu vi pháp, như 

 mộng huyễn bào ảnh” . Kinh văn này chúng ta đọc rất 

uen thuộc, Phật là nói rõ cho chúng ta, chân tướng sự 

thật  ch nh  là  như  vậy.  Nh ng  hiện  tượng  này  làm  thế 

nào  mà  sanh  ra?  Là  từ  trong  vọng  tưởng,   hân  biệt, 

chấ  trước, của ch nh chúng ta mà biến hiện ra. “Mộng 

huy n bào ảnh”, bạn  hải biết được nguyên do của nó. 

Sau khi đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, vọng tưởng, 

hân  biệt,  chấ   trước  đều  không  còn,  đều  buông  b , 

đều  vứt  b ,  đều  buông   uống,  bao  gồm  tất  cả  nh ng 

chướng ngại này thảy đều  há trừ. Đạo l  ch nh  ngay 

chỗ này, bạn hiểu rõ cái đạo l  này, bạn s  không cảm 

thấy kỳ lạ, bạn mới biết được sự việc là như vậy, là l  

đương nhiên.  “Sáu tướng, mười huyền”  3, ở thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, là hiện  tượng đời sống bình  thường 

của mọi người, đó là được đại tự tại. 

Ngày  nay  chúng  ta  không  thể  đoạn  được  vọng 

tưởng,  hân biệt, chấ  trước, tậ  kh   uá nặng. Thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  được  oai  thần  chư  Phật  gia  trì, 

được  công  đức  bổn  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì, 

thế nhưng chúng ta muốn đi đến Tây  hương Cực Lạc 

cũng cần  hải có điều kiện trình độ thấ  nhất. Cái điều 

kiện  này  là  gì  vậy?  Khống  chế   hiền  não  tậ   kh   của 

ch nh mình, gọi là “Đới nghiệ  vãng sanh”. 

Chúng tôi rời kh i nơi đây mới có mấy ngày, chỉ 

mới  không   uá  một  tuần  l ,  niệm  Phật  đường  của 

chúng ta đang thoái lui, số lần đến của Phật Bồ Tát  t 

đi, yêu ma  uỷ  uái thừa cơ hội này lại bước vào, các 

39 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



vị mỗi ngày ở niệm Phật đường có cảm giác được hay 

không? Tôi  rõ ràng, rất tường tận, cho nên các vị  cần 

hải   hấn  chấn  lên,  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  thanh 

tịnh  để  niệm  Phật  thì  Phật  Bồ  Tát  đến  nơi  đây  của 

chúng  ta.  Chúng  ta  có  cảm,  các  ngài  có  ứng,     niệm 

cảm của chúng ta suy yếu, duyên ứng của Phật Bồ Tát 

liền  yếu,     niệm  của  chúng  ta  khởi  vọng  tưởng,  nhất 

thời  hóng túng, Phật Bồ Tát vừa đi yêu ma  uỷ  uái 

thừa  cơ  hội  bước  vào.  Do  đây  có  thể  biết  chúng  ta 

không được  hóng túng. 

Trong  “Cảm  Ứng  Thiên”  có  một  câu  chuyện, 

chúng ta mấy ngày này có giảng  ua, rất đáng để chúng 

ta  cảnh  tỉnh,  đây  là  vào  thời   ưa:  Có  một  lão  Hòa 

Thượng  tham  thiền,  khi  đang  ở  trong  định,   em  thấy 

hai vị  há  sư, trong định  em thấy hai vị  há  sư đang 

nói chuyện, có rất nhiều thần hộ  há  vây  uanh, đứng 

ở bên cạnh. Qua được một lúc, nh ng thần hộ  há  này 

đi  hết,  họ  hai  người  vẫn  đang  nói  chuyện,  không  bao 

lâu  một  đám  yêu  ma   uỷ   uái  kéo  đến,  cũng  là  vây 

uanh lấy họ, rốt cuộc họ đang nói cái gì vậy? Ban đầu 

hai vị  uất gia này nói đến Phật  há , thần hộ  há  vây 

nhi u  chung   uanh;  sau  khi  nói   ong  Phật   há ,  nói 

chuyện  hiếm, thần hộ  há  không còn n a; sau đó nói 

đến  danh  vọng  lợi  dưỡng,  yêu  ma   uỷ   uái  liền  kéo 

đến. 

Ý niệm vừa chuyển, cảnh giới liền thay đổi, đây 

chẳng  hải trên kinh Phật vẫn thường nói “Tất cả pháp 

 từ  tâm  tưởng  sanh” .  Đại  sư  Thiên  Thai  giảng  cho 

40 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

chúng  ta  “Bách  Giới  Thiên  Như”,  khi  chúng  ta  một 

lòng hướng Phật, vào lúc này  há  giới Phật hiện tiền, 

chúng ta ch nh mình không biết được, bạn  hải nên biết 

được chư Phật hộ niệm. Phật đến cái đạo tràng này của 

chúng  ta,  cái  đạo  tràng  này  của  chúng  ta  hiện  tại  là 

há  giới Phật, tại vì sao là  há  giới Phật, mọi người 

trong lòng có Phật,  há  giới Phật hiện tiền, trong lòng 

một người có Phật, một vị Phật này  uất hiện, trong cái 

giảng đường này mấy trăm người, mỗi một người trong 

lòng đều có Phật thì liền có mấy trăm vị Phật  uất hiện, 

chỉ cần mấy người trong lòng có Phật, nh ng người còn 

lại một mặt niệm Phật, một mặt vẫn là nghĩ tưởng  ằng 

bậy,  chân  thật  vẫn  là  nghĩ  đến  danh  vọng  lợi  dưỡng, 

vậy  cái  niệm  Phật  đường  này  của  chúng  ta,  thần  hộ 

pháp ít, yêu ma  uỷ  uái nhiều, thần hộ  há  cùng yêu 

ma  uỷ  uái đều có, vẫn tốt họ không gây lộn, họ cũng 

không làm nh ng việc ồn náo, ở chung vô sự. Nh ng 

cảnh  giới  này  ở  người  sáng  mắt  thấy  ra  được,  rất  rõ 

ràng, rất tường tận. 

Cho  nên  các  vị  nhất  định   hải  gi   tâm  tốt,   hải 

gi  cái tâm Phật, mỗi niệm tâm tương ưng với Phật Bồ 

Tát, thì cảnh giới đó là thù thắng đến như vậy. 

Mỗi  niệm  tâm  tương  ưng  với  Phật  Bồ  Tát,  mỗi 

niệm cùng đồng với Phật Bồ Tát, kh  thế của bạn cùng 

với người khác, cùng với bình thường tự nhiên không 

như nhau, ở nơi của bạn ở, người thông thường tiế   úc 

với bạn (dùng lời hiện tại mà nói, từ trường không như 

nhau, từ trường của bạn là từ trường của Phật Bồ Tát), 

41 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



tự nhiên có thể khiến cho chúng sanh tiế   úc với bạn 

đều sanh tâm hoan hỉ, đây ch nh là sức nhiế  thọ. 

Nếu như chúng ta mỗi niệm đều là danh lợi, mỗi 

niệm đều là tham-sân-si, mỗi niệm đều là việc  ấu của 

người khác, từ trường của bạn lậ  tức liền bị thay đổi, 

là một từ trường rất ác liệt, người khác tiế   úc bạn đều 

hiềm  kh ch  bạn,  đều  hận  là  không  mau  rời  kh i  được 

bạn. 

Nh ng tình huống này, tôi nghĩ chúng ta ở ngay 

trong  cuộc  sống  thường  ngày,  thường  hay   ua  lại  với 

người khác, nếu như  lưu   mà nói  thì bạn s  có được 

cảm   úc,  thế  nhưng  bạn  không  biết  được  do  nguyên 

nhân gì. Sau khi học Phật rồi, chúng ta mới biết được là 

do nguyên nhân gì, cái tâm đó của bạn, một niệm thiện, 

cảnh giới thiện liền hiện tiền; một niệm ác, cảnh giới ác 

cũng liền hiện tiền. Cảnh duyên không tốt  ấu, tốt  ấu 

ở lòng người, ch nh ngay trong   niệm của ch nh mình, 

cho nên kiết hung họa  hước cũng ngay ở một niệm. 

Hôm trước đồng tu chúng ta là cư sĩ Bác trở về từ 

Phá , tôi h i th  tình hình bên đó. Ông nói với tôi, “Từ 

trường bên đó vô cùng không tốt”. Ông nói “Xã hội Âu 

Châu hiện tại, khi đi đến bên đó, liền có cảm giác thân 

tâm bất  an, có  chút cảm giác lo sợ”.  Ông còn nói  với 

tôi, người Phá  rất tin vào lời tiên tri của Nostradamus4, 

(Nostradamus  là  người  Phá ,  ngay  đến  trẻ  nh   của 

người Phá  cũng đều rất  uen thuộc đối với ông), thế 

nhưng cái vấn đề này không cách gì giải  uyết.  ất là 

42 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

đáng tiếc người Phá  không có học Phật, nếu học Phật, 

cái vấn đề này liền có thể giải  uyết, họ chỉ biết được l  

đương nhiên của nó, mà không biết được l  sở dĩ nhiên 

của  nó,  còn  Phật   há   hiểu  rõ  được  rất  thấu  triệt.  Họ 

biết được cái thế gian này có tai nạn, còn tai nạn từ do 

đâu mà đến, tại vì sao có cái tai nạn này, thì họ không 

biết  được.  Họ  cũng  biết  được  cái  tai  nạn  này  là  do 

người  thế  gian  tạo  ác  mà  chiêu  cảm  ra,  thế  nhưng  họ 

không  cách  gì  thoát  được  cái  thành  kiến  đối  với  tôn 

giáo.  Nhận  định  người  thế  gian  tạo  tác  ác  nghiệ , 

Thượng Đế tức giận, muốn trừng  hạt thế nhân, người 

thế gian  hải nhận tội, thượng đế đã tức giận. Việc này 

không cách nào giải  uyết, cũng không tìm ra được một 

người th ch  hợ   để  đi  khuyên  Thượng  Đế,  không  còn 

cách nào. 

Thế  nhưng  ở  trong  Phật   há   nói  chẳng   hải  là 

cái cách nói này, mà nói cái cảnh này là do tâm tạo, vận 

mạng là do tâm tạo. Cho nên vận mạng có thể thay đổi, 

kiết hung họa  hước có thể chuyển đổi,  uay đầu là bờ. 

Không  thể  nói   uay  đầu  cũng  không   ch  gì,   uay  đầu 

cũng không  ch gì là  uan điểm của triết học tôn giáo. 

Trong  Phật   há    uay  đầu  thì  h u  dụng,  hồi  đầu  thì 

liền có thể tiêu tai kh i nạn. Thù thắng nhất là tâm của 

chúng ta  hải gi  cái tâm Phật. Tâm Phật là chân thành, 

thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác  ngộ,  từ  bi,  giú   đỡ  tất  cả 

chúng sanh không điều kiện, bố th  cúng dường tất cả 

chúng sanh không điều kiện. 

Lời nói này của tôi, người nghe nghe rồi. Hiện tại 

43 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



chúng ta giảng kinh ở nơi đây, đồng tu ở Đài Loan nói 

với tôi, luôn có mấy mươi vạn đến hơn 100 vạn th nh 

chúng, mắt thịt chúng ta không  em thấy, đều là đường 

truyền  mạng  Internet  truyền  đi,  ở  trên  đường  truyền 

uốc tế người trên toàn thế giới  em rất nhiều. 

Mọi  người  đều  biết,  gần  đây  chúng  ta  ở 

Singa ore  thăm  viếng  các  tôn  giáo  bạn,  chúng  ta  đều 

nhiệt thành cúng dường, tặng cho một số tiền, giú  cho 

họ làm nh ng sự nghiệ   húc lợi  ã hội. Thế là có một 

số người hiểu lầm, đại khái “Phá  sư Tịnh Không rất có 

tiền”, thế là có rất nhiều người hóa duyên đều đến tìm 

tôi. Kỳ thật tiền ở đâu mà có? Tôi làm gì có nhiều tiền 

đến như  vậy. Đây là có  một  số đồng tu, biết được tôi 

đang làm công tác đa nguyên văn hoá, hòa thuận chủng 

tộc, hòa thuận tôn giáo, họ khẳng định đối với cách làm 

cách nghĩ này của tôi, thế là mang tiền đến tán trợ tôi, 

tiền là từ do đây mà đến. Số tiền này chỉ định là làm cái 

việc  này,  không  hề  chỉ  định  tôi  đi  làm  sự  nghiệ   từ 

thiện. Cho nên thông thường đoàn thể từ thiện đến tìm 

tôi,  tôi  th ch  mà  không  thể  giú .  Trong  đây  đương 

nhiên có không  t là đoàn thể Phật giáo, nhưng nh ng 

người  đưa  tiền  đến  cho  tôi  không  có  chỉ  định  muốn 

giú  đỡ sự nghiệ  từ thiện Phật giáo, họ không hề nói 

như vậy, vậy thì tôi không thể động vào, họ chỉ định là 

bảo  tôi  làm  hòa  thuận  tôn  giáo,  hòa  thuận  chủng  tộc 

dùng vào cái hướng này. Tôi nhận ủy thác của họ, giú  

đỡ họ làm  chút  việc tốt. Cho nên mọi  người vạn nhất 

không nên hiểu lầm. Bạn  em ở Cư  Sĩ Lâm, ở bất cứ 

đạo tràng nào, đồng tu cúng dường nh ng bao đ  cho 

44 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

tôi, tôi đều không có mở ra, không hề  em  ua, toàn bộ 

đều tặng cho đạo tràng, tôi ở bất cứ đạo tràng nào, thì 

tặng  cho  đạo  tràng đó,  tôi  chưa  lần  nào   em   ua.  Tôi 

cũng  không  hóa  duyên,  tôi  cũng  không  hướng  đến 

người  khác   in  một   u  nào.  Tôi  cảm  thấy  người   ưa 

triều  nhà  Đường  nói  lời  rất  hay,  nói  được  rất  tuyệt 

 “Nhiều một việc không bằng ít đi một việc” , còn cư sĩ 

Bàng Uẩn nói  “Ít một việc không bằng không việc gì” . 

Người ta cúng dường bao đ  cho tôi, tôi thảy đều đẩy 

ua hết, vô sự. Nếu tôi nhận vào rồi, vậy thì nhiều hơn 

một việc rồi, tôi không nhận thì vô sự. “Vô sự” còn tốt 

hơn nhiều so với “Hảo sự”. Giáo huấn của cổ thánh tiên 

hiền  tôi  hiểu  được,  tôi  nỗ  lực  học  tậ ,  tôi  được  thọ 

dụng.  Tôi  cũng  dạy  mọi  người,  cũng  khuyến  cáo  mọi 

người, đặc  biệt  là  các  đồng  tu   uất  gia,  chân  thật  nếu 

muốn ngay một đời trên đạo nghiệ  có được thành tựu, 

tốt  nhất  nên  học  đại  sư  Ấn  Quang,   uyết  định  s   có 

thành tựu. 

Đại sư Ấn Quang việc thứ nhất: Không nhận đệ 

t   uất gia. Bạn  hải nghĩ đến đệ t   uất gia không d  

nhận,  hiền  hức rất to, đại sư ngài thị hiện ra việc này, 

rất có đạo l . Cũng có l  các vị  có người h i, đi  theo 

bên cạnh tôi không  hải có rất nhiều đồ đệ  uất gia hay 

sao? Tôi  in nói với mọi người, không  hải là tôi nhận, 

tôi không có, là Hàn Quán trưởng nhận, cho nên nh ng 

người  này  có  thể   uất  gia,   hải  cám  ơn  Hàn  Quán 

trưởng,  tri  ân  báo  ân,  không  có  Hàn  Quán  trưởng,  thì 

các  vị  không  có  duyên   hận  của  người   uất  gia,  bà 

nhận vào. Ngày trước đạo tràng Thư Viện Đài Bắc bà 

45 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



ây dựng, tôi không  ây, tôi  uyết định không  ây đạo 

tràng, đạo tràng của bà  ây, bà nhận nh ng người  uất 

gia này vào. Cho nên sau khi bà vãng sanh, sau đó lại 

có người tìm tôi  in  uất gia, tôi không thế độ, tiế  tục 

có người đến tìm tôi  uất gia, nếu tôi thế độ, đó là tôi 

nhận. 

Việc  thứ  hai:  Cả  đời  không   ây  đạo  tràng.  Làm 

khách không làm chủ, tự tại, làm người chủ không tự 

tại. Làm người khách, tôi ở nơi đây,  hòng ốc bị dột, có 

dột cũng không liên  uan gì với tôi, là việc của họ, nhà 

bị hư rồi không thể ở được n a, thì tôi  hải mau ra đi. 

Bạn nói  em tự tại dường nào! Người chủ thì có  hiền 

não, cho nên nhân sanh an vui là ch nh mình tạo, thống 

khổ cũng là ch nh mình tìm, không  hải do người khác 

cho bạn. 

Ấn  Tổ  việc  thứ  ba,  ngài  là  ước  h n  với  ch nh 

mình, không truyền giới, không làm truyền giới sư cho 

người.  Cả  đời  ngài  không  truyền  giới,  trừ  khi  bình 

thường Tam  uy ngũ giới, việc này thì được, Tam  uy 

ngũ giới thì được, còn ngài không làm truyền giới sư. 

Chúng  ta  nghĩ   em,  ngài  là  tấm  gương  tốt  của 

chúng ta, là mô  hạm của chúng ta, cả đời làm công tác 

hoằng  há  lợi sanh, làm cho cái tâm định lại, kiên trì 

tín nguyện của ch nh mình. Nếu làm vậy thì cả đời của 

chúng ta có bảo đảm hay không? Không nên cho rằng 

bạn  ch nh  mình   ây  một  cái  đạo  tràng,  nhận  được  rất 

nhiều  đồ  đệ,  tương  lai  khi  già  rồi,  s   có  người  người 

46 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

chăm sóc bạn, không đáng tin. 

Cư sĩ L  Mộc Nguyên nói với tôi,  há  sư Hoằng 

Truyền  mọi  người  đều  biết,   hước  báo  bao  lớn,  nhận 

được  không   t  đồ  đệ,  khi  bệnh  nặng  một  đồ  đệ  cũng 

không có. Kết  uả có người mắng đồ đệ của ông,  “Sư 

 phụ  của  ông  bị  bệnh,  bệnh  nặng  đến  như  vậy,  các 

 người tại vì sao không ai chăm sóc hết vậy?”  Thế là đồ 

đệ  thương  lượng  với  nhau,  cuối  cùng  mời  một  hộ  l  

đến  chăm  sóc,  hộ  l   chăm  sóc  được  rất  chu  đáo,  lão 

Hòa  Thượng  ngày  ngày  ngủ  ngon  giấc.  Kết   uả  L  

Mộc Nguyên rất thông minh, vị hộ l  này cho lão Hòa 

Thượng  uống  thuốc  ngủ,  len  lén  lấy  loại  thuốc  đó  ra, 

lấy từ trong miệng ra, đem đi hóa nghiệm, là thuốc an 

thần.  Hộ  l   rất  thông  minh,  để  lão  Hòa  Thượng  một 

ngày từ sớm đến tối ngủ say, thì không việc gì rồi. Cho 

nên  đừng  thâu  đồ  đệ,  thâu  đồ  đệ  đều  là  như  vậy,  s  

không chăm sóc bạn. Tất  cả giao  cho Phật  Bồ Tát  thì 

tốt. Đây là đại sư Chương Gia dạy cho tôi, chỉ cần bạn 

chân thật  hát tâm, vì Phật  há , vì chúng sanh, cả đời 

của bạn Phật Bồ Tát s  chăm sóc, đáng tin hơn bất cứ 

thứ  gì.  Nương  vào  người  không  đáng  tin,  nương  vào 

Phật Bồ Tát thì chân thật đáng tin. 

Tốt  rồi,  hôm  nay  thời  gian  đã  hết,  chúng  ta  chỉ 

giảng đến đây thôi. A Di Đà Phật. 


****** 

 

47 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



 

(VCD 103) 

Mời mở  uyển kinh, khoa hội thứ  , đếm  uống 

hàng thứ  , bắt đầu   em từ “Quốc độ thù diệu”: 

 NGUYỆN THỨ NHẤT: Nguyện trong nước không có ác 

 đạo 



CHÁNH KINH: “Vô hữu địa ngục, ngạ  uỷ, cầm th , 

 uyên phi nhuyển động chi loại” 

 [Dịch  nghĩa:   Không  có  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  cầm  thú, 

 bò bay máy động, hết thảy chúng sanh]  

A Di Đà Phật bổn nguyện     chương, bao gồm 

8 nguyện. Trong chương thứ nhất,   câu  h a trước là 

tổng  thuyết,   h a  sau  ch nh  là  biệt  thuyết  của   8 

nguyện. Câu này ch nh là Nguyện Thứ Nhất trong biệt 

thuyết   “Quốc  vô  ác  đạo  nguyện” [1-  Nguyện  trong 

nước không có ác đạo]. 

Kinh văn  em ra dường như rất là  hổ biến, thế 

nhưng   nghĩa rất là sâu rộng. Mười  hương thế giới, 

dùng tri thức khoa học hiện  tại của chúng ta, cũng có 

thể  hiểu  rõ  được  một   hần,  thế  nhưng  không  cách  gì 

hiểu được một cách thấu triệt. Tất nhiên khoa học của 

chúng  ta  nếu  như  cùng  với  ngoài  thái  không,  hiện  tại 

gọi là người ngoài hành tinh mà so sánh, thì khoa học 

của chúng ta vẫn là tương đối thấ  kém. Người ngoài 

48 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

thái không thường hay đến nơi này của chúng ta, nhưng 

chúng ta vẫn không cách gì đi đến nơi chỗ của họ để tự 

do  tham   uan  du  lịch,  vẫn  làm  không  được,  cho  nên 

khoa học kỹ thuật của chúng ta không bằng như họ. 

Mà mười  hương thế giới, ngày nay chúng ta gọi 

là tinh cầu, nhà Phật gọi là thế giới, ở ngay trong thái 

không  vô  lượng  vô  biên  tinh  cầu,  có  một  số  sinh  vật 

cao  đẳng,  cư  trụ  nh ng  tinh  cầu  đó  rất  nhiều.  Quyết 

định  không  thể  nói,  (ngay  trong  thái  không  tinh  cầu 

nhiều đến như vậy) chỉ có trên địa cầu có người cư trụ, 

trên các tinh cầu khác không có. Lời nói này nói được 

uá bảo thủ. 

Cho nên Phật nói với chúng ta vô lượng vô biên 

cõi nước chư Phật, đều có chúng sanh h u tình cư trụ. 

Thế nhưng đại đa số trong nh ng cõi nước này, trong 

đó  đều  có  ba  đường  ác,  không  có  tinh  cầu  nào  mà 

không  có  ác  đạo, đều  có,  không   uá  nhiều,  cái  không 

uá nhiều này, là cùng nơi có ba đường ác làm so sánh, 

đó là không có nơi chốn của “Có ba đường ác” nhiều. 

Đây là nguyện thứ nhất trong biệt nguyện của A 

Di Đà Phật. Nguyện thứ nhất chúng ta có thể suy nghĩ 

ra mà biết, một nguyện  uan trọng nhất. 

A Di Đà Phật ở nhân địa là Bồ Tát Phá  Tạng, Bồ Tát 

Phá  Tạng khi tham học,  em thấy chúng sanh loại này 

uá  khổ,  hy  vọng  tương  lai  trong  thế  giới  của  ngài, 

không có nh ng chúng sanh này, cho nên cái  thế giới 

49 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



đó  gọi  là  thế  giới  Cực  Lạc,  vui  ở  chỗ  đó?  Không  có 

nh ng  ác  đạo.  Chúng  ta   hải  biết,  trong  đây  đã  nói, 

 “Ngạ quỷ, địa ngục, cầm thú, quyên phi nhuyễn động”  

[bò bay  máy  động,  hết  thảy  chúng  sanh]  là  đường  súc 

sanh, nh ng thứ ở nơi đó của họ từ đâu mà có? 

Chúng  ta   hải  nên  biết,  A  Di  Đà  Phật  thế  giới 

Cực Lạc có thể không có, tại vì sao thế giới này chúng 

ta  có?  Không  chỉ  có  ba đường  ác,  mà  ngay  cõi  người 

thế  gian  hiện  tại  chúng  ta  đời  sống  đều  rất  là  khổ. 

Chúng ta bình lặng mà  uán sát, có rất nhiều người đời 

sống vẫn không sánh bằng súc sanh, ngạ  uỷ. Bạn  em 

thấy  cõi ngạ  uỷ, có tiểu  uỷ vương, có sơn thần, có 

thổ  địa.     Singa ore  có  rất  nhiều  nơi  thờ  “Đại  Bá 

Công”,  bạn   em  thấy  mùng  một,  mười  lăm  có  bao 

nhiêu người đi cúng bái, tiểu  uỷ thần đó cũng không 

tệ,  tôi  nghĩ  đời  sống  con  người  chúng  ta  vẫn  không 

bằng như họ. Đạo l  trong đây chúng ta  hải tường tận 

tại  vì  sao  A  Di  Đà  Phật  đem  việc  này  để  vào  nguyện 

thứ  nhất?  Thực  tế  mà  nói  không  hy  vọng   em  thấy 

chúng sanh chịu khổ. Đây là lòng từ bi, nhà Phật gọi là 

đại  từ  đại  bi,  khổ   uả  nhất  định  có  cái  nhân  của  khổ, 

nhân khổ là nhân ác. Về sau còn tỉ mỉ mà nói, nghiệ  

nhân của địa ngục, đương nhiên rất là  hức tạ . Phật ở 

trong kinh “Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh” đã nói 

được  rất  rõ  ràng,  “Năm  nghịch,  Mười  ác”,  họ  làm 

nh ng sự việc này họ mới đọa vào địa ngục. 

 Địa ngục từ do đâu mà có? 

50 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Quyết  không   hải  do  người  tạo  ra,  cũng  không 

hải  là  Thượng  Đế  tạo,  cũng  không   hải  là  Diêm  La 

Vương tạo, mà là chúng ta ch nh mình làm  ác nghiệ  

chiêu cảm ra, bạn tạo tác ác nghiệ , trong tự nhiên liền 

có nh ng  uả báo này hiện tiền, tự làm tự chịu, đó là 

chánh lý. 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  không  có  ba 

đường ác, đây liền nói với chúng ta một sự thật, người 

thế giới Tây Phương Cực Lạc  uyết định không có tạo 

ác,  hay  nói  cách  khác   uyết  định  không  có  người  tạo 

tác “Năm nghịch, Mười ác”, không có người tạo nhân, 

thì nơi đó không có cái  uả báo này. 

 Tại vì sao người ở tây Phương Cực Lạc không tạo nhân 

 ba đường ác: 

nơi đó, không tạo cái nghiệ  nhân này là do: 

Việc thứ nhất: Thế giới Tây Phương Cực Lạc là 

thế giới mới hưng khởi, tuyệt nhiên không  hải rất cổ 

ưa,  năm  tháng  rất  trẻ,  ở  trên  kinh  chúng  ta  đều  đọc 

ua, A Di Đà Phật thành Phật đến nay mới chỉ có mười 

kiế ,  cho  nên  cái  thời  gian  này  rất  ngắn.  Cái  thế  giới 

nào đều là tương đối cổ  ưa, đều là trải  ua vô lượng 

kiế , nó mới  mười  kiế , cho nên rất mới, cái  thế giới 

mới thành tựu này. 

Nh ng  người  trong  đó  từ  đâu  mà  đến?  Không 

hải là sanh ra lớn lên nơi đó, là từ các nơi di dân đến 

51 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



nơi đó, mười  hương thế giới di dân đến. A Di Đà Phật 

đối với nh ng người di dân này, kiểm soát c a khẩu rất 

chặt, thận trọng lựa chọn, nếu như bạn tâm ác hạnh ác, 

thì  bạn  không  thể  đi  được,  ngài  không để  bạn  đi.  Cho 

nên   hàm  h   là  người  sanh  đến  thế  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc, đều là người tốt. Đây là điều kiện thứ nhất. 

Tuy nhiên, chúng ta  em thấy có một số người ác 

niệm  Phật  cũng  vãng  sanh,  đó  là  việc  thế  nào  vậy? 

Chúng ta  em thấy người đó là người ác, A Di Đà Phật 

em  thấy  người  đó  không   hải  là  người  ác,   em  thấy 

người đó là người thiện, vì chúng ta chỉ  em thấy một 

đời của một người,  em thấy họ hiện tiền, còn A Di Đà 

Phật  em thấy đời đời kiế  kiế  của họ, trong đời  uá 

khứ đời đời kiế  kiế  t ch lũy công đức, ngay đời này 

đã làm một chút việc hồ đồ, vậy cũng không hề gì, họ 

lậ  tức liền s   uay đầu. Cho nên A Di Đà Phật chọn 

lựa đối với thiện ác, cao minh hơn nhiều so với chúng 

ta, ngài từ nơi tâm địa mà nhìn, ngài từ túc căn để  uán 

sát:  Thật  có  thiện  căn,  đây  là  một  nhân  tố  thứ  nhất; 

Nhân tố thứ hai là giáo hóa. Một số người tốt này sanh 

đến thế giới Cực lạc, người tốt là hảo tâm hảo hạnh, thế 

nhưng nếu như đem cái tâm hạnh tốt gi  được lâu dài 

không  hải là việc d  dàng. Thế gian này này chúng ta 

có  người  hảo  tâm,  hành  vi  cũng  rất  tốt,  thỉnh  thoảng 

cũng làm việc  ấu, do nguyên nhân gì vậy? Hoàn cảnh 

bên  ngoài  không  tốt,  mê  hoặc  họ,  nhất  thời  mê  hoặc, 

loại  người  này  thường  có.  A  Di  Đà  Phật  biết  được 

nh ng sự  thật  này, cho nên ngài  mỗi  ngày giảng kinh 

nói  há  dạy học,  hải vĩnh vi n gìn gi  thiện hảo của 

52 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

bạn, không đến nỗi thoái chuyển, không đến nỗi bị mất 

đi, chỉ có một biện  há  ch nh là dạy học. 

Cho nên Trung Quốc mấy ngàn năm trước, lão tổ 

tông chúng ta hiểu được cái đạo l  này, cho nên ở trong 

“L   K ”  “Học  K ”,  đã  có  một  câu  nói  rất  nổi  tiếng. 

“Học K ” là giáo dục triết học cổ  ưa nhất của chúng 

ta, có nói “Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”  5. Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc đã làm được triệt để câu nói 

này. Không chỉ A Di Đà Phật ch nh mình đ ch thân dạy 

học, giảng kinh nói  há  chưa từng gián đoạn, hơn n a 

còn mời mười  hương thế giới chư Phật Như Lai, chư 

đại Bồ Tát, thường đến thế giới Tây Phương Cực Lạc 

để  giảng  kinh,  để  dạy  học.  Cho  nên  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc cũng giống y như một trường đại học 

vậy, sanh đến nơi đó rồi, không luận bạn muốn học bất 

cứ khóa học nào, đều có, đều là thầy giáo cao minh bậc 

nhất thế  uất thế gian, thiện tri thức chân thật, ở nơi đó 

giú  cho bạn. Cho nên ở nơi đó không có duyên thoái 

chuyển,  bạn  muốn  thoái  chuyển,  không  có  cơ  hội, 

nh ng  người  bạn  tiế    úc  đều  là  thiện  nhân,  việc  mà 

bạn  tiế    úc  đều  là  việc  tốt,   uyết  định  không  có  ác 

duyên, đoạn hẳn ác nhân ác duyên,  uả báo ác đương 

nhiên s  không có. Đây là thế giới Cực lạc, đầy đủ vô 

lượng công đức trang nghiêm bậc nhất không thể nghĩ 

bàn. 

Chúng  ta  ở  cái  thế  gian  này,  cảm  thụ  của  mấy 

mươi  năm  này  không  được  vừa     lắm,  không  d   trải 

ua, chân thật gọi là “Việc không vừa lòng thường hay 

53 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



đến tám ch n”, đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, một 

việc không vừa   cũng không có. Cho nên hai cái thế 

giới này, chúng ta làm một th  dụ, thì đương nhiên s  

rất bằng lòng di dân đi đế thế giới Cực Lạc. 

Cái   uyển  sách  này,  ch nh  là  Th ch  Ca  Mâu  Ni 

Phật  vì  chúng  ta  giới  thiệu  thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc,  khuyên  bảo  chúng  ta  di  dân  đi  đến  nơi  đó.  Phần 

này là “Phát đại thệ nguyện thứ sáu”,  hần này là A Di 

Đà  Phật  ch nh  mình  giảng,  là  kinh  điển  căn  bản  của 

Tịnh  Độ.  Chúng  ta  thấy  Th ch  Ca  Mâu  Ni  Phật  vì 

chúng  ta  giới  thiệu  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  ở 

ngay trong toàn bộ kinh này, mỗi câu mỗi ch  đều có 

uan hệ với cái thiên này, đều là nói rõ cái thiên này, 

chỗ này đã nêu ra ba đường ác, chúng ta  hải đem ác 

đạo đơn giản giới thiệu  ua. 

 Một là: “Địa ngục” 

 Địa ngục là gì? 

“Địa  ngục”  là  một  tên  gọi,     nghĩa  của  nó  nhất 

định  hải rõ ràng, không thể nói dưới đất có một giám 

ngục. Nếu bạn như vậy mà  em thấy, thì đây là  “Y văn 

 giải nghĩa ba đời chư Phật đều bị hàm oan” , bạn hiểu 

sai đi cái   nghĩa này rồi. 

Ý  nghĩa  của  hai  ch   “Địa  ngục”  này  là  “Khổ 

địa”, cũng ch nh là nói tình hình đời sống của một  ã 

hội rất khổ, thì gọi là địa ngục.   trong sáu cõi, chúng 

54 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

sanh  trong  cõi  này so với  năm  cõi  khác  đều  khổ hơn, 

rất là khổ sở. Cho nên khi người  ưa dịch kinh, nói có   

nghĩa:  

Cái    nghĩa thứ nhất:   trong đây không có thọ 

vui, chỉ có khổ, không có vui; 

Cái   thứ hai: Dù Phật Bồ Tát rất từ bi muốn giú  

đỡ  họ,  cũng  không  thể  giú   được,  Phật  Bồ  Tát  muốn 

cứu tế họ, cũng không có cách nào. Vì sao vậy? Nghiệ  

chướng  uá nặng. Th  dụ ở trong đường ngạ  uỷ, mọi 

người  đều  biết,  có  một  loại   uỷ  gọi  là  Diệm  Khẩu. 

Diệm khẩu là trong miệng  hun ra l a, họ đói khát rất 

khổ. Bạn muốn giú  họ, tặng một  t đồ để họ ăn, nó vẫn 

chưa đến bên miệng thì bị cháy hết, không thể nào ăn 

uống, ngay đến nước cháo cũng không thể uống, đều bị 

l a cháy hết. Đây ch nh là nói bạn muốn cứu họ, muốn 

giú  cho họ cũng không thể giú , bạn nói  em việc này 

thống khổ cỡ nào. 

Cái thứ ba là ngu si, không mở tr  tuệ, hoàn cảnh 

cư ngụ rất là tối tăm, họ không thể thấy được mặt trời 

trăng sao ban ngày, không trung như khói mù mịt, đám 

khói rất dầy. Cho nên mới gọi nó là Địa ngục. 

 Địa ngục ở chỗ nào vậy? 

Có  hải ở trong lòng đất hay không? Có một số 

kinh  đ ch  thực  nói  dưới  lòng  đất  của  chúng  ta,  dưới 

lòng đất  ua  00 do tuần  nơi đó ch nh là địa ngục 500 

55 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



do tuần rốt cuộc cái cự ly này bao  a vậy? Đây là đơn 

vị cách t nh độ dài của Ấn Độ, đại đức dịch kinh thời 

ưa, đã dịch cũng không thể  ác định, có người dịch 80 

dặm của chúng ta là một do tuần, có người dịch  0 dặm 

là  một  do  tuần.  Thế  nhưng  một  dặm  của  người   ưa, 

cùng l  trình hiện tại của chúng ta, đo t nh đều không 

như nhau, như trên kinh Phật đã nói, Th ch Ca Mâu Ni 

Phật thân cao, cao hơn một trượng, một trượng sáu, gọi 

là  kim  thân  trượng  sáu.  Hiện  tại  nếu  chúng  ta  nghe 

được kim thân trượng sáu, ngay trong tưởng tượng của 

chúng ta, vậy thì đại khái  hải cao hơn gấ    lần người 

bình  thường  chúng  ta,  dáng  vấ   cao  to  như  vậy   em 

thấy s  chết khiế . Đ ch thực trên kinh ghi ché  là kim 

thân trượng sáu, thế nhưng cái thước vào lúc đó, ngắn 

hơn so với thước hiện tại của chúng ta. Đại sư Hoằng 

Nhất gần đây, ngài đã từng làm  ua khảo chứng, thiên 

khảo chứng này hội tậ  ở trong “Luật Học Tam Thậ  

Tam  Chủng”.  Tôi  đã   em   ua,  khảo  chứng  của  ngài, 

lúc đó là dùng loại thước gì, đại khái giống như thước 

chợ của chúng ta hơn    tấc một  chút, vẫn chưa đến   

tấc,  như  vậy  cho  thấy,  kim  thân  trượng  sáu  cắt  bớt  đi 

hân n a là tám thước, tám thước thì chúng ta liền s  

gật đầu, Th ch Ca Mâu Ni Phật dáng vấ  cao như vậy, 

cũng  không   em  là   uá  cao,  cao  hơn  người  thông 

thường  chúng  ta  một  chút,  không  cao  hơn   uá  nhiều, 

nếu so một  người cao thông thường thành một  người, 

trở  thành  hai  người.  Vậy  không   hải  biến  thành   uái 

vật rồi sao? Cho nên nhất định  hải biết, thước đo vào 

thời đó, cùng với tiêu chuẩn hiện tại chúng ta dùng là 

56 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

không như nhau. 

Địa ngục là hóa sanh. Trên kinh nói với chúng ta, 

có cái thì dưới đáy biển, có cái thì dưới lòng đất, có cái 

ở  nơi  đồng  trống,  cũng  có  cái  bên  bờ  sông  bờ  biển, 

hoàn toàn là  em người tạo tác tội nghiệ  địa ngục, họ 

tạo tác nặng hay nh , nó là cảnh giới biến hiện ra. 

Khi tôi mới bắt đầu học Phật, lão cư sĩ Chu K nh 

Vũ kể cho tôi nghe một câu chuyện, câu chuyện này là 

thật, không  hải lừa gạt người, đ ch thực có một cái sự 

thật này: Cuối năm nhà Thanh, có một người làm  uan, 

tên  thì  tôi  quên  rồi,  có  thể  tìm  ra  trong  trước  tác  của 

ông,  dường  như  ông  có  trong  một   uyển   “Bát  Đại 

 Nhân Giác Giảng Ký”  6, nhắc đến sự việc này, tôi nhớ 

không  được  rõ  ràng.  Vào  triều  nhà  Thanh,  làm   uan 

cuối triều nhà Thanh, đại khái có một số nơi có tai nạn, 

Hoàng Đế  hái ông đi cứu tai, mang tiền đi cứu tai, ông 

chiếm đoạt hết tiền đi cứu tai, cho nên rất nhiều người 

trong  khu  tai  nạn  không  có  cơm  ăn  áo  mặc,  đói  chết, 

lạnh  chết  rất  nhiều  người.  Không  được  bao  lâu,  nhà 

Thanh cũng mất nước, sau khi dân  uốc thành lậ , nhà 

Thanh  mất  nước,  người này  liền  làm  công,  ở  trong  tô 

giới  của  nước  ngoài,  rất  có  tiền.  Vào  lúc  đó  đã  làm 

tham  uan, vẫn  em là không tệ, vẫn còn có chút lương 

tâm,  ch nh  mình  biết  được  đã  làm  ra  nh ng  việc  sai 

lầm, cho nên đến cuối đời cúng bái khắ  nơi, khắ  nơi 

bái Phật, s a cầu bồi lộ, tận lực làm việc thiện, trong  ã 

hội  gọi  ông  là  người  đại  thiện.  Tiền  từ  do  đâu  mà  có 

vậy? Lấy từ tiền cứu tai mà có để làm người đại thiện. 

57 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Như vậy  ua được vài năm, ông chết rồi, sau khi chết, 

người  trong nhà  rất  đau  lòng, ông  có rất  nhiều  bà vợ, 

nghe nói là bà vợ thứ tư rất là nhớ thương ông. Đúng 

vào  lúc  đó  ở  Thượng  Hải,  có  một  người  Phá   thông 

linh, có thể tìm ra được linh hồn của người mất trong 

nhà, nói chuyện với bạn, nhưng thâu  h  dụng rất cao. 

Bà  nghe  có  được  sự  việc  như  vậy,  liền  đi  tìm  người 

thông linh người Phá  này, ông đã nhận tiền rồi, sau đó 

tìm rất lâu cũng tìm không thấy, ông cảm thấy rất là kỳ 

lạ. Sau đó nói với bà, ông nói: 

- Tuyệt đối tôi không hề lừa gạt bà, tôi thật không 

tìm ra được. 

Ông nói:  

-  Nếu như ngay trong thân th ch bạn bè của bà, 

có một người mới  ua đời, tôi chỉ nhận  hân n a tiền, 

tôi  s   tìm  cho  bà,  để  chứng  minh  cho  bà,  để  bà  tin 

tưởng. 

Sau khi bà nghe lời nói này rồi n a tin n a nghi, 

cũng vừa lúc con trai lớn của chồng bà mất, người con 

trai này không  hải là bà sanh ra, con trai lớn chết, bà 

liền  tìm  chị  em  các  bà  đến,  mời  người  Phá   đó  tìm. 

Quả nhiên không bao lâu thì tìm ra được, tìm được liền 

nhậ   lên  một  người,  âm  thanh  nói  chuyện  hoàn  toàn 

giống  như  đại  thiếu  gia  vậy.  Họ  liền  h i  anh  ấy,  tình 

hình của sau khi chết, anh đều nói hết, sau đó liền h i 

anh ấy, bà h i: 

58 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  


TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

- Tại vì sao không tìm được ba của anh? 

Anh nói với bà:  

- Nghe nói ông đã đọa địa ngục rồi. 

Việc này người nước ngoài nói, Địa ngục thì ông 

có cách nào, ông không thể tìm được. Bà nói: 

- Ông là một người đại thiện, cả đời tận lực làm 

việc tốt, ngày ngày lạy Phật tụng kinh, làm sao có thể 

đọa địa ngục? 

Anh con trai lớn của họ nói, đã nói ra cái sự việc 

ông lấy số tiền đi cứu tế. Anh nói: 

- Sự việc này không có người nào biết, ở Thượng 

Hải  vẫn  còn  một  bạn  cũ  của  ông,  ngày  trước  là  đồng 

nghiệ  với ông, trong đó có một hai người biết rõ tình 

hình  sự  việc  này,  các  bà  đi  h i  ông  ấy  thì  liền  biết 

được. 

Thế là bốn bà dì này, đi tìm một người bạn cũ của 

chồng mình, người thời trước rất đôn hậu, bạn làm ra 

việc ác, người ta cũng không nói, kết  ủa sau khi người 

nhà tìm được. Vị lão tiên sinh nói đúng là có việc đó, 

thế nhưng rốt cuộc ông đã nuốt  lấy bao nhiêu  tiền  thì 

không thể biết, thì không có người nào biết. Đọa A Tỳ 

Địa  Ngục,  người  thông  linh  không  thể  tìm  được.  Bạn 

th   nghĩ   em,  đã  làm  nh ng  việc  ác  này,  tuy  là  ngày 

ngày lạy Phật, tụng kinh bồi đắ , vẫn không thể được, 

59 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



vẫn  là   hải  chịu   uả  báo,  ngay  lúc  khi  tạo  ác  nghiệ  

không biết được, sau khi đọa lạc ác đạo hối hận không 

kị , không còn kị  n a. 

Đây là lão  cư  sĩ  Chu nói với tôi, ông ch nh mắt 

nhìn  thấy,  vào  lúc  đó  ông  ở  Thượng  Hải,  biết  được 

nh ng sự việc này. 

Ngoài ra còn có một việc, chứng minh địa ngục 

là  hóa  sanh,  nhạc   hụ  của  lão  cư  sĩ  Chu  K nh  Vũ,  ở 

Trung Quốc là một bậc thầy văn học rất nổi tiếng, vào 

lúc  đó  không  gọi  là  văn  học,  gọi  là  bốc  học,  bốc  học 

bậc  thầy,  tiên  sinh  Chương  Thái  Viêm.  Đại  khái  có 

không   t người  đã nghe  ua  “Chương Thái  Viêm”  cái 

tên  tuổi  này,  đó  cũng  là  nhà  cách  mạng  đầu  năm  dân 

uốc,  tiên  sinh  Chương  là  một  người  rất  chánh  trực, 

từng bị Viên Thế Khải giam ở trong nhà lao, đã giam 

hơn một tháng, tội danh gì vậy? Không mắng Viên Thế 

Khải, Viên Thế Khải tức giận liền giam ông vào trong 

ngục. Tại vì sao ông không mắng Viên Thế Khải, ông 

nói:   “Con  người  này  không  đáng  để  ta  mắng” .  Viên 

Thế Khải nghe được rất tức giận, bắt ông đem nhốt hơn 

một tháng, không đáng được ông mắng. Ch nh ngay khi 

ông ra ngục, Đông Nhạc Đại Đế mời ông đi làm  hán 

uan.   nơi đại lục thì biết được ngũ nhạc: Đông Nhạc 

là Đại  uỷ vương, trên ông là vua Diêm La, vua Diêm 

La  uản Ngũ nhạc, Đông nhạc  uản   tỉnh. Phán  uan 

là chức vụ gì vậy? dùng chức vụ hiện tại để làm th  dụ 

ch nh là b  thư, b  thư của Đông Nhạc Đại Đế. Địa vị 

này rất cao, buổi tối mỗi ngày, có hai  uỷ nh  khiêng 

60 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

kiệu đến đón ông đi làm, sáng sớm khi gà gáy thì đưa 

ông  trở  về.   ất  khổ  cực,  ngày  đêm  đều  không  được 

nghỉ ngơi, ban ngày thì có việc của ban ngày, buổi tối 

còn  hải đi làm ở Nam tào Địa  hủ. Ông biết được rất 

nhiều  đối  với  tình  hình  của   uỷ  thần,  khi  ngồi  nói 

chuyện với một số bạn bè, thường nói cho người nghe, 

ông nói ông đã từng có một lần khuyên Đông Nhạc Đại 

Đế, đem hình  hạt “Cột đồng” trong địa ngục b  đi, cột 

đồng là gì  vậy? Là một  cây cột  bằng đồng đốt  lên  đ  

rực, để cho người thọ tội ôm lấy, ông nói việc này vô 

cùng tàn khốc, hy vọng Đông Nhạc Đại đế, như dùng 

lời hiện tại mà nói là chúng ta không có lòng nhân, loại 

hình  hạt tàn khốc này  hải nên  hế b . Sau khi Đông 

Nhạc Đại Đế nghe rồi mỉm cười,  hái hai tiểu  uỷ, nói 

ông chính mình vào hình trường mà  em, đi tham  uan, 

hai tiểu  uỷ này dẫn ông đi. Sau khi đi một đoạn, tiểu 

uỷ liền nói với ông: “Hình trường ch nh ngay chỗ này, 

ông  em đi”. Ông vào  em không hề  em thấy gì, mới 

bỗng  nhiên  hiểu  ra,  cái   uả  báo  này  là  do  nghiệ   lực 

ch nh  mình  biến  hiện  ra,  không   hải  do  người  tạo  ra. 

Cho nên bạn không có loại tội nghiệ  này, đến địa ngục 

bạn  cũng  không  hề   em  thấy.  Vậy  mới  tường  tận  lời 

trên kinh Phật nói có đạo l . 

Trên  kinh  Địa  Tạng  nói  với  chúng  ta,  Địa  ngục 

chỉ có hai loại người có thể thấy được: Một loại người 

tạo  tác  nghiệ   địa ngục,  uả báo hiện  tiền, họ   hải  đi 

chịu  tội;  Ngoài  ra  một  loại  là  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  đến  địa 

ngục độ chúng sanh. Các vị ở trên Kinh Địa Tạng  em 

thấy n  Bà La Môn, đó là hiếu n , niệm Phật một ngày 

61 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



một  đêm,  chân  thật  niệm  đến  nhất  tâm  bất  loạn,  “Sự 

nhất tâm bất loạn” tương đương  uả vị A La Hán, cho 

nên  cô  có  năng  lực  tham   uan  địa  ngục,  du  lịch  địa 

ngục. Còn nếu như không  hải  Bồ Tát, không  hải  A 

La  Hán,  bạn  ở  ngay  trước  c a  địa  ngục,  bạn  cũng 

không thấy được. Đây là nói rõ tình hình của địa ngục. 

Cái khổ của  uả báo địa ngục trên “Kinh Địa Tạng” nói 

được  rất  rõ  ràng,  chủng  loại  nhiều,  thời  gian  dài,  đều 

nói không hết. 

Tuy nhiên, chúng ta cũng đã từng  em thấy trong 

sách  cổ,  có  một  số  người  đọa  địa  ngục,  thế  nhưng 

không  bao  nhiêu  năm,  con  người  này  lại  đến  lại  nhân 

gian,  hoặc  là  lại  đến  lại  đường  súc  sanh.  Vậy  thì   uả 

báo  trong  địa  ngục  đã  nói,  đều  là  dùng  kiế   để  t nh 

đếm, thời gian dài dùng kiế  để t nh. Thế là có một số 

người  liền  hoài  nghi,  tại  vì  sao  thời  gian  dài  đến  như 

vậy, nhưng chúng ta  em ra cũng không dài, không bao 

lâu  thì  họ  lại  trở  ra  rồi,  họ  làm  ngạ   uỷ,  họ  làm  súc 

sanh, hoặc giả là lại đến cõi người. 

đây hiện tại nói lời nói này mọi người liền d  

hiểu, duyên cố gì vậy? Thời gian không như nhau, nhân 

gian  chúng  ta  một  năm,  trong  đại  ngục  ch nh  là  một 

ngàn  năm,  tục  ng   chẳng   hải  thường  hay  nói  “Qua 

ngày như năm”. Địa ngục khổ,  ua ngày như năm, cho 

nên thời gian không  hải là thật, thời gian là khái niệm 

trừu tượng mà tạo ra. Trên địa cầu chúng ta có thời gian 

sai  biệt,  trên  các  tinh  cầu  khác  cũng  có  sai  biệt,  thái 

dương  hệ  tám  cái  tinh  cầu  này,  nếu  như  là  dùng  tinh 

62 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

cầu  đi   uanh  mặt  trời  một  vòng  gọi  một  năm,  thì  sai 

biệt thời gian rất lớn. Tinh  cầu của chúng ta đi  uanh 

thái dương hệ một vòng là     ngày, Hải Dương Tinh, 

Minh  Vương  tinh  đi   uanh  mặt  trời  một  vòng,  dùng 

thời gian địa cầu của chúng ta mà t nh thì  hải một hai 

trăm năm, cái vòng của nó thì  uá lớn, thời gian sai biệt 

khác nhau. Cho nên thời gian sai biệt của ba đường ác 

cùng nhân gian chúng ta rất lớn, bị chịu tội ở trong địa 

ngục, đ ch thực là thời kiế  rất lâu rất dài, thông thường 

đều là dùng đại kiế  để t nh đếm. 

Nghiệ   nhân  của  địa  ngục  là     nghịch  10  ác. 

Trong   nghịch 10 ác, nhân tố thứ nhất là tâm sân hận 

nặng.  Cho  nên  nhà  Phật  thường  nói  sân  hận  đọa  địa 

ngục. Có lúc ch nh chúng ta có tâm sân hận, mà ch nh 

mình  không  hề  biết.  Cho  nên  người  học  Phật,  đầu  óc 

hải tường tận, mỗi giờ mỗi  hút  hải có thể  uán sát 

hành  vi  đời  sống  của  ch nh  mình,  khi  chúng  ta  gặ  

nh ng việc không vừa  , trong lòng có chút không vừa 

lòng, có một chút không vui, đều là khởi tác dụng của 

tâm sân hận. Bạn không nên  em cái tác dụng này rất 

nh , cho rằng loại tác dụng này rất bình thường, không 

có sai biệt gì  uá lớn, bạn nghĩ như vậy thì sai rồi. Từ 

cái điểm bất bình  hẫn hận nho nh  này, liền biết được 

ch nh  mình  tâm  sân  hận  nghiêm  trọng,  nếu  như  mỗi 

ngày đều có mấy lần. Ngay trong một đời này của bạn 

t ch  lũy  lại  thì  thật  là  không  thể  tưởng,  t ch  ác  nh  

thành ra ác lớn, tương lai đọa vào trong địa ngục, vẫn 

không biết tại vì sao mà đọa, bạn thấy có oan uổng hay 

không? 

63 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Cho nên Phật dạy chúng ta đoạn “Tham-Sân-Si”, 

hải  thường  hay   em  thấy  chỗ  tốt  của  tất  cả  chúng 

sanh, thường hay nghĩ đến thiện hạnh của tất cả chúng 

sanh, không nên nghĩ đến lỗi lầm của người ta, không 

nên  ghi  nhớ  ác  hạnh  của  người.  Nếu  bạn  nghĩ  đến 

nh ng thứ này, nhớ đến nh ng thứ này, tương lai bị hại 

là ch nh mình, không  hải người khác, tại vì sao ch nh 

mình không vượt  ua được ch nh mình? 

 Tội ngũ nghịch, đây là nêu ra tội nghiệp cực trọng:  

Thứ nhất và thứ hai: Giết  hụ thân, giết mẫu thân. 

Ân đức của cha m  to lớn, ngay đến Phật Bồ Tát 

thường  hay  tán  thán  trong  các  kinh  điển,  Phật  dạy 

người câu thứ nhất ch nh là “Hiếu dưỡng cha m ”. Cho 

nên giết hại cha m   uyết định đọa A Tỳ Địa Ngục, 

Thứ ba là: “Giết A La Hán”. 

A  La  Hán  ở  thế  gian  này,  thực  tế  mà  nói  bạn 

muốn  tìm  cũng  không  tìm  ra  được,  do  đó  cùng  đồng 

với  tội  giết  A  La  Hán,  ch nh  là  lão  sư.  A  La  Hán  là 

thiện tri thức, lão sư tốt, đức hạnh của họ, học vấn của 

họ, ảnh hưởng của họ, đủ có  thể giáo hóa chúng sanh 

một   hương,  người  một   hương  chúng  ta  đều  được 

giáo huấn của họ, đều được lợi  ch của họ, đây là thiện 

tri  thức,  bạn  giết  hại  loại  người  này,  kết  cái  tội  này 

không  hải chỉ kết tội đối với họ, làm cho người của cả 

một khu vực, đều mất đi một lão sư tốt, không có người 

64 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

dạy bảo, cho nên cái tội này rất nặng. Đây cũng là đọa 

vào A Tỳ Địa Ngục. 

Thứ tư là: “Làm thân Phật ra máu”: 

Phước báo của Phật  uá lớn,  uyết định không có 

người nào có thể tổn thương Phật, Phật có thần hộ  há  

bảo  hộ,  thì  làm  sao  bị  bạn  tổn  thương  được?  Đây  là 

việc không thể nào. Thế nhưng thỉnh thoảng để Phật bị 

chút tổn thương nh , trên da có chút máu chảy, đây là 

việc có thể. Cho nên dùng ác   làm Phật bị thương, cái 

tội này thì rất nặng, Phật là lão sư của trời người, không 

chỉ  là  lão  sư  tốt  của  thế  gian,  cũng  là  lão  sư  tốt  của 

thiên  nhân.  Bạn   em  trên  trời, việc  này  chúng  ta  em 

thấy  trên  kinh,  Thiên  Chủ  Đao  Lợi  -  Người  Trung 

Quốc chúng ta gọi là Ngọc Hoàng Đại Đế, Thượng Đế, 

thường hay  mời  Th ch  Ca  Mâu  Ni  Phật  đến  cung  trời 

Đao Lợi giảng kinh nói  há . Ngay đến thiên thần đều 

tôn k nh, bạn tổn hại thì đương nhiên tội s  rất nặng. 

Ngày  nay  Th ch  Ca  Mâu  Ni  Phật  không  còn  ở 

đời,  bằng  tội  như  vậy  là  hình  tượng  của  Phật,  không 

luận là hình tượng đắ  nắn, hoặc là hình tượng họa v , 

bạn dùng tâm sân hận ác   mà đem hủy hoại, thì cái tội 

này như nhau. Nhưng nếu như không  hải là ác  , mà 

là vô  , vậy thì không có cái lỗi gì nặng. 

Điều  sau  cùng  trong  tội  ngũ  nghịch  là  “Phá  hòa  hợ  

tăng”: 

65 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Trong  nhà  Phật  đại  chúng  một  đoàn  thể  cùng 

nhau tu học, gọi là tăng đoàn hòa hợ . Đây là đoàn thể 

mô  hạm trong tất cả đoàn thể của thế gian, bởi vì  hần 

t  trong cái đoàn thể này, người người đều tuân thủ sáu 

nguyên  tắc  “Lục  hòa”  mà  Th ch  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã 

nói. Sáu cái nguyên tắc đó là: 

 Lục hòa: 

Điều thứ nhất: “Kiến hòa đồng giải”. 

Câu nói này nếu dùng lời hiện tại mà nói, chúng 

ta có nhận biết như nhau,  uan niệm l  luận như nhau, 

mục tiêu như nhau, cho nên mọi người cùng sinh hoạt 

với nhau rất là hòa thuận. 

Điều thứ hai là: “Giới hòa đồng tu”: 

Giới  này  ch nh  là   ui  ước  đời  sống,  rất  nhiều 

người cùng nhau, đương nhiên ở ngay trong cuộc sống 

thường ngày đều có định ra  ui ước, người người đều 

hải gi   ui củ, đều không vi  hạm  ui củ, hiện tại gọi 

là thủ  há , người người đều thủ  há , cái đoàn thể này 

đương nhiên liền có trật tự,  ã hội an định, không  có 

động loạn. 

Điều thứ ba là: “Thân hòa đồng trụ” 

Điều thứ tư là: “Khẩu hòa vô tranh”. 

Điều thứ năm là: “Ý hòa đồng duyệt”: 

66 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Đây  là  nói  đời  sống  của  chúng  ta,  ngay  trong 

cuộc  sống  thường  ngày,  đôi  bên  đều  có  thể  tôn  trọng 

lẫn nhau, k nh yêu lẫn nhau, hợ  tác lẫn nhau, bạn nói 

em cái tăng đoàn này thật khó được hay không. 

Cái điều sau cùng là: “Lợi hòa đồng huân”: 



Chúng ta ở trên đời sống vật chất, mọi người đều 

có được mức sống như nhau, tiêu chuẩn đời sống như 

nhau, đoàn thể như thế, là một đoàn thể mô  hạm trong 

tất cả đoàn thể  ã hội ở thế gian, đoàn thể đáng được 

mọi người tôn k nh, đoàn thể đáng được mọi người học 

theo, đây là một đoàn thể tốt. Nếu như bạn ác   tạo ra 

sự  chia  r   trong  đó,   há  hoại  cái  đoàn  thể  này,  khiến 

cho người trong đó đôi bên bất hòa với nhau, cái tội lỗi 

này s  rất nặng. Kết cái tội này, không  hải chỉ kết cái 

tội đối với cái đoàn thể này, mà là thế nào? Bao gồm tất 

cả đoàn thể trong  ã hội rộng lớn, bạn  há hoại hư đi 

tấm gương tốt nhất,  kiểu  dáng tốt nhất  của  mọi  đoàn 

thể, kết tội là từ ngày chỗ này mà t nh. Cho nên cái tội 

này thì nặng, đây là tạo tội ngũ nghịch. 

 Mười ác: 

“Thân”  tạo  ra  là  Sát  sanh,  Trộm  cắ ,  Tà  dâm; 

“Miệng”:  Vọng  ng ,  Ác  khẩu,  Thêu  dệt,  Nói  lời  hai 

chiều,  thêu  dệt  là  lời  nói  đường  mật  để  lừa  gạt  người 

khác; “Ý” thì Tham, Sân, Si. Đây gọi là mười ác 

Tạo  tác  thượng   hẩm  mười  ác,  mười  ác  nghiệ  

67 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



nghiêm  trọng,  đều  là  nghiệ   nhân  đọa  địa  ngục.  Địa 

ngục, thực tế mà nói trong  ã hội hiện tại này chúng ta, 

rất d  dàng tạo ra cái tội nghiệ  này, thế nhưng sau khi 

tạo  ra  tội  nghiệ   rồi,  tương  lai  chịu   uả  báo,  đọa  vào 

trong địa ngục. Nếu muốn thoát ra, thật khó, tuy là thời 

gian  sai  biệt nhân gian  chúng ta cùng địa ngục không 

như nhau, thế nhưng địa ngục nghiêm trọng, vẫn là thời 

gian rất dài. Chúng ta đọc  ua ở trong  “Phát Khởi Bồ 

 Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh” , Phật nói vào lúc đó có 

hai  vị  Tỳ  Kheo,  vì  đố  kỵ  chướng  ngại,   há  hòa  hợ  

tăng, đọa vào địa ngục, dùng năm tháng của nhân gian 

chúng ta mà t nh là một ngàn tám trăm vạn năm. Đây là 

dùng  thời  gian  của  nhân  gian  để  t nh,  nếu  như  dùng 

thời gian của địa ngục mà t nh, vậy thì thời gian còn dài 

hơn. Thế nhưng nhân gian, một ngàn tám trăm vạn năm 

cũng  rất  là  đáng  sợ,  giống  như  bạn  tạo  tội,  hình   hạt 

bạn ngồi tù, ngồi tù đến một ngàn tám trăm vạn năm, 

cũng khiế  người.  Huống hồ trong địa ngục nhiều loại 

khổ báo, ch nh là Bồ Tát đều không nhẫn tâm nói, cho 

nên  chỗ  này   uyết  định  không  nên  đi.  Hay  nói  cách 

khác   niệm ác, hành vi ác  uyết định không nên làm. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  không  hù  dọa  người,  nếu  bạn 

cho  rằng  cái  sự  việc  này  là  Phật  Bồ  Tát  cố     khuyên 

người làm thiện vậy thôi, dùng cái  hương  há  này để 

nói,  vậy  thì  bạn  hoàn  toàn  sai  rồi.  Trên  “Kinh  Kim 

Cang” nói rất hay:  “Như Lai thị chân ngữ giả” : Chân 

thì  không  giả,  Như  Lai  là  chân  ng ;  “Thật  ngữ  giả”: 

thật  ng   thì  không  hư  dối,  “Như  ngữ  giả” :  Như  ng  

ch nh  là  cùng  với  sự  thật  đã  nói  hoàn  toàn  như  nhau. 

68 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Phật  đã  nói  không hề  thêm  vào  chút  nào,  cũng  không 

giảm đi chút nào;   “Bất cuống ngữ giả”:   Cuống là lừa 

gạt người, không vọng ng , không lừa gạt người;  “Bất 

 dị ngữ giả”: Đã nói ra là  uyết định như nhau, không 

thể  nào  có  hai  cách  nói.  Chúng  ta   hải  tin  tưởng,  tin 

tưởng mỗi câu Phật đã nói đều là chân thật7. 


****** 

(VCD 104) 

 

 Hai là nói: “Ngạ quỷ”: 

Phật  nói  với  chúng ta, hoàn cảnh sinh hoạt  hiện 

tại của chúng ta trên đại thể mà nói có   loại lớn, gọi là 

sáu cõi. Sáu cõi ch nh là hoàn cảnh sinh hoạt của chúng 

ta, sáu cõi luân hồi, chúng ta không ra kh i cái  hạm vi 

này, đời đời kiế  kiế  chỉ ở ngay trong cái  hạm vi này 

mà trải  ua ngày tháng. 

Trong  sáu  cõi  thú  thắng  nhất  là  cõi  trời,  chủng 

loại của cõi trời cũng rất nhiều, trong Phật kinh nói với 

chúng ta có  8 tầng trời. Tình hình của cõi trời tương 

đối  hức tạ , nếu bạn nói Thượng đế, trong  8 tầng trời 

đều có thượng đế, rốt cuộc vị nào là thượng đế? Không 

thể  hàm  hồ   ua  loa,  luôn   hải  làm  cho  rõ  ràng.  Hơn 

n a  hạm vi của mỗi một tầng lại rất rộng. Th  như địa 

cầu rất lớn, trên địa cầu có rất nhiều  uốc gia, mỗi  uốc 

gia  vào  lúc  trước  gọi  là  Hoàng  đế,  là  Hoàng  đế  của 

uốc gia nào? Nói tổng thống, thì tổng thống của  uốc 

69 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



gia nào? Bạn cũng  hải tường tận. Thiên thượng nhân 

gian  hức tạ  không hề như nhau, thiên thượng so nhân 

gian chúng ta còn  hức tạ  hơn so với địa cầu chúng ta, 

bạn không làm cho rõ ràng thì làm sao được? 

Bên dưới tầng trời còn có cõi A Tu La, sau đó thì 

là cõi Người, Ngạ  uỷ, Súc sanh, Địa ngục, đây là Phật 

nói. Chúng ta vô lượng kiế  đến nay đời đời kiế  kiế , 

chỉ  ở  nơi  đó  đi   ua  một  vòng  không  thể  ra  kh i.  Cái 

hiện tượng này từ do đâu mà đến? Thực tế mà nói sáu 

cõi vốn dĩ không có, là do ch nh mình tạo, không  hải 

người khác tạo. Tôn giáo bên ngoài nói thượng đế tạo, 

trong  Phật   há   thì  không   hải  nói  thượng  đế  tạo,  do 

ch nh mình tạo. 

Ch nh mình làm sao tạo? Chúng ta nói rất nhiều 

trong kinh điển đại thừa, các đồng tu nghe đã  uá  uen 

thuộc, thế nhưng ấn tượng vẫn không sâu. Làm sao tôi 

biết được các vị  ấn tượng không sâu? Vì tâm của các 

vị, hành vi của các vị, không hề thay đổi, tâm của bạn 

không  giống  như  tâm  Phật,  hành  vi  của  bạn  không 

giống như Bồ Tát hạnh, đây ch nh là nhận biết của các 

vị vẫn chưa đủ sâu, không chuyển được cảnh giới. Phật 

nói đời sống vốn dĩ chúng ta không hề khác gì với chư 

Phật  Như  Lai,  vậy  thì  tại  vì  sao  hôm  nay  có  thể  biến 

thành ra như vậy? Hôm nay mê rồi! Cho nên chư Phật 

Bồ  Tát,  khác  biệt  với  nh ng  chúng  sanh  chúng  ta  ở 

ngay  chỗ  nào?  Các  Ngài  giác  ngộ,  chúng  ta  thì  mê 

hoặc. Các Ngài giác mà không mê, chúng ta là mê mà 

không  giác.  Mê  mà  không  giác,  thì  vào  sáu  cõi  luân 

70 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

hồi, giác mà không mê thì ở  há  giới nhất chân. Thế 

giới Cực Lạc là  há  giới nhất chân, thế giới Hoa Tạng 

trên kinh Hoa Nghiêm nói là  há  giới nhất chân, trong 

thế giới đó không có ngạ  uỷ, địa ngục, súc sanh, trong 

thế  giới  đó  người  người  đều  là  người  thượng  thiện, 

không  chỉ  nói  thiện,  thượng  thiện,  thiện  nhân  trong 

người thiện, người tốt trong người tốt. Chúng ta vốn dĩ 

là  hải  ua loại hoàn cảnh đó, hiện tại mê rồi. 

 Kiểu dáng của “mê” là thế nào? 

Chúng ta  hải biết, nếu không mà nói, giác cùng 

mê mơ mơ hồ hồ mà nói, chúng ta rất không d  gì l  

giải.  Phật  nói,  người  giác  ngộ  không  có  vọng  tưởng, 

không  có   hân  biệt,  không  có  chấ   trước;  Người  mê 

hoặc có vọng tưởng, có  hân biệt, có chấ  trước. Từ cái 

tiêu  chuẩn  này  chúng  ta  th   nghĩ   em,  ch nh  mình  là 

giác hay là mê, không  hải là rõ ràng lắm rồi hay sao? 

Một ngày từ sớm đến tối nghĩ tưởng  ằng bậy, đây là 

mê, không  hải là giác. Người giác ngộ không có vọng 

tưởng, Phật ở trên kinh, giác tâm thanh tịnh, giác tâm 

không  động.  Chúng  ta  học  Phật   hải  học  được  giống 

như Phật, học từ chỗ nào vậy? Ch nh ngay chỗ này mà 

học, đây gọi là học từ căn bản, học không động tâm khi 

mắt chúng ta thấy cảnh giới bên ngoài, tai nghe tất cả 

âm thanh, mũi ng i các loại mùi vị, lưỡi nếm các loại 

vị,  hải học cảnh giới Bồ Tát, rõ ràng tường tận, thông 

suốt  thấu  đáo,  là  tr   tuệ,  không  mê.  Trong  tâm  trong 

sạch vắng lặng, không nhi m một trần, thấy sắc, nghe 

tiếng  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không   hân 

71 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



biệt, không chấ  trước, loại người này ch nh là Bồ Tát. 

Ngày nay chúng ta thấy sắc, nghe tiếng khởi tâm 

động  niệm,  đó  ch nh  là  mê,  ch nh  là  không  giác,  đây 

ch nh là  hàm  hu, khởi lên tâm gì? Thuận theo   của 

ch nh  mình  thì  khởi  tâm  tham  ái,  không  thuận     của 

ch nh  mình  thì  khởi  lên  cái  tâm  ghét  b ,  ngày  ngày 

chúng ta làm nh ng việc này, khởi cái loại tâm này, thì 

gọi là tạo  nghiệ . Không nên cho rằng, ta mới khởi   

niệm,  ta  vẫn  chưa  biểu  hiện  ở  trên  hành  vi  thì  không 

việc  gì,  như  vậy  đã  tạo  nghiệ   rồi,  cái  tâm  này  đã 

không thanh tịnh, tâm liền bất  thiện.   trên kinh  luận 

Phật nói rất nhiều, y theo Phật kinh nh ng cái thuật ng  

này, chúng ta không d  gì hiểu được. Ta nói chuyện nói 

được  rõ  một  chút,  cạn  một  chút,  mọi  người  d   dàng 

nghe hiểu. Sáu cõi do đâu mà có? Là ch nh vọng tưởng, 

hân biệt, chấ  trước, của chúng ta mà biến hiện ra, lìa 

kh i  vọng  tưởng,   hân  biệt,  chấ   trước,  nhất  định 

không có sáu cõi. 

Trong “Chứng Đạo Ca” của đại sư Vĩnh Gia nói 

rất hay  “Trong mộng rõ ràng có sáu cõi, tỉnh mộng rồi 

 không không cả đại thiên” , hai câu nói này liền nói rõ 

cảnh  giới  của  Phật  Bồ  Tát.  “Giác”,  “Không  cả  đại 

thiên” ch nh là không có sáu cõi luân hồi, đại thiên thế 

giới ch nh là sáu cõi luân hồi, người giác ngộ không có, 

người  mê  có,  người  mê  như  nằm  mộng  vậy,  trong 

mộng rõ ràng có sáu cõi, có sáu cõi luân hồi. Do đây có 

thể biết sáu cõi luân hồi không  hải là thật. Trên Kinh 

Kim Cang nói rất hay, loại cảnh giới này chỉ là “Mộng 

72 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

huyển bào ảnh” mà thôi, làm gì là chân thật. 

Thế  nhưng  hiện  tại  chúng  ta   hiền   hức  ch nh 

ngay  chỗ  nào?  Chúng  ta   hiền   hức  ngay  chỗ  không 

thể  giác  ngộ.  Việc  này  ch nh  là  ở  ngay  trong  mộng 

không thể tỉnh lại,  hiền  hức ch nh ngay chỗ này. Làm 

sao  có  thể  gọi  là  ở  trong  mộng  tỉnh  táo  lại?  Việc  này 

nhất định  hải trường kỳ huân tu ở trong Phật  há . 

Ngày hôm  ua chúng ta giảng viên mãn bộ “Kinh 

Đia  Tạng”,  sau  cùng   há   sư  Thanh  Liên,  trong  tổng 

kết  khuyên  bảo  chúng  ta,   hải  thân  cận  “Thiện  Sư”, 

Niết  Bàn  diệu  âm  ch nh  ngay  chỗ  này.  Cho  nên  ngay 

trong một đời này của chúng ta có thể  há mê khai ngộ 

hay không, thực tế mà nói liên  uan tới lão sư  uá lớn. 

Thế nhưng ở vào  ã hội hiện tại, không tìm được lão sư 

tốt.  Vậy  đến  đâu  để  tìm,  tại  vì  sao  không  tìm  được? 

Không  có  sư  đạo!  Mọi  người  không  biết  hiếu  dưỡng 

cha m , không biết được tôn sư trọng đạo, cho nên lão 

sư  không  có.  Nếu  như  bạn  chân  thật  hiểu  được,  chân 

thật có thể làm đến được hiếu thân tôn sư, Phật Bồ Tát 

liền  s   hóa  thân  đến  làm  lão  sư  cho  bạn.  Nhà  Phật 

thường  nói   “Phật  thị  môn  trung,  bất  xả  nhất  nhân” , 

bạn  thấy  Phật  Bồ  Tát  từ  bi  đến  mức  nào.  Do  đó  then 

chốt vẫn là ở ch nh bạn có chịu học hay không, có  hải 

thật  tâm  muốn  học  hay  không.  Thật  tâm  muốn  học, 

Phật Bồ Tát liền thị hiện đến để làm thiện tri thức, bạn 

không có thành  , không có cái điều kiện này, thì Phật 

Bồ Tát các Ngài s  không đến. 

73 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Do đây có thể biết chúng ta có b   uyết cầu thiện 

tri  thức,  không   hải  không  cầu  được,  bạn   hải  hiểu 

được cầu bằng cách nào,  uyết định có cảm ứng tương 

thông,  hải có thể cảm được thiện tri thức đến dạy bảo 

chúng  ta,  chân  thật  có  cái  tâm  đoạn  ác  tu  thiện,  có 

nguyện   há  mê  khai  ngộ,  bạn  liền  cảm  được  thiện  tri 

thức. Có thiện tri thức chỉ dẫn, tu tậ  thời gian dài lâu, 

chân tướng của vũ trụ nhân sanh, dần dần s  tường tận. 

Bạn không chỉ biết được tình hình hiện tiền của chúng 

ta, mà  uá khứ, vị lai đều có thể thông đạt tường tận, tr  

tuệ của bạn mới  em là khai mở, tr  tuệ khai rồi, vấn đề 

này liền có thể giải  uyết. Cho nên sáu cõi là do đây mà 

ra. 

Chúng ta ở trên giảng đường thường hay nói nếu 

vọng tưởng,  hân biệt, chấ  trước ba loại  này đều có, 

hiện ra cảnh giới là sáu cõi. 

Còn  nếu  như  bạn  có  vọng  tưởng,  có   hân  biệt, 

nhưng không có chấ  trước, chấ  trước buông b  rồi, 

sáu cõi liền không còn, đó là hoàn cảnh gì vậy, là  há  

giới bốn thánh ch nh là như trên kinh các vị thường đọc 

Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, liền  uất hiện ra 

cảnh giới như vậy, hoàn cảnh đời sống như vậy; 

Giả như chúng ta cũng đem  hân biệt  ả b , chấ  

trước không còn,  hân biệt không còn. Xin nói với các 

vị  há  giới bốn thánh cũng không còn, vào lúc đó  uất 

hiện ra một hoàn cảnh đời sống ch nh là  há  giới nhất 

chân. Đó là hoàn cảnh đời sống của chư Phật Bồ Tát, 

74 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

bạn mới  có thể bước vào. “Bước vào” thực tế  mà nói 

bạn  liền  có  thể  trở về  nhà,  đó là   uê  hương  chân  thật 

của  chúng  ta.  Sau  khi   uay  về  nhà,  vọng  tưởng  là  rất 

nh ,  dần  dần  mà  đoạn,  vậy  thì  đến  lúc  này  rồi  không 

cần  hải vội. 

Cho nên  hải biết được, sáu cõi từ do đâu mà có, 

đời người chúng ta rốt cuộc rồi như thế nào thì không 

thể  không  làm  cho  tường  tận,  không  thể  không  nghĩ 

nhiều về nh ng vấn đề này, đây là vấn đề lớn. Thành 

thật  mà  nói  cái  thứ  này  cũng  là  “thiên  tánh”,  rất   t 

người nghĩ đến cái vấn đề này. 

Ngay  trong  một  đời  này  của  tôi,  đ ch thực  cũng 

rất kỳ lạ, tôi 1  tuổi đã nghĩ đến cái vấn đề này, tôi 1  

tuổi bị thất học, gia cảnh bần hàn, không đóng nổi tiền 

học  h , không cách gì đi học, thường hay ở dưới gốc 

cây bên bờ sông nghĩ ngợi “Ta đến cái thế gian này để 

làm gì? Tại vì sao ta đến?”. Tôi nghĩ đến nh ng vấn đề 

này, “Ta đến đây để làm gì vậy?” Mỗi ngày đều nghĩ, 

về  sau  gặ   được  Phật   há   nh ng  đá   án  này  của  tôi 

liền được giải  uyết. Bạn không nghĩ đến nh ng vấn đề 

này, thì bạn không có vấn đề, bạn làm sao có thể hiểu 

rõ được chân tướng của vũ trụ nhân sanh. Thường hay 

nghĩ, đây là nhà Phật nói  “Tiểu nghi tiểu ngộ; Đại nghi 

 đại  ngộ”.   Đây  gọi  là  “Nghi  tình”,  đây  không   hải  là 

hoài nghi, bạn mới có chỗ ngộ. 

Vậy  hiện  tại  chúng  ta  đầy  đủ  vọng  tưởng,   hân 

biệt,  chấ   trước,  ba  thứ  này  đều  rất  là  nghiêm  trọng, 

75 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



nhất là chấ  trước kiên cố, tạo thành một hoàn cảnh đời 

sống chúng ta hiện tại khổ đến như thế này mà trên lịch 

s    ưa  nay  không  tìm  thấy.  Hoàn  cảnh  đời  sống  của 

chúng ta hiện tại ác liệt, tai nạn rất nhiều. 

Nói  đến  tai  nạn,  hôm  nay  có  một  đồng  tu  đem 

đến  cho  tôi  một  tờ  báo,  báo  của  ngày  hôm   ua,  tôi 

trước giờ không  em báo, cũng không nghe  hát thanh 

tin tức, họ mang đến cho tôi  em, nói là ngày 18 tháng 

8 có tai nạn, nói là mười tinh cầu của thái dương hệ  ế  

thành  một  ch   thậ .  Tôi  nghe  rồi  nói  “Có  thể  có  tai 

nạn”.  Nhưng  tai  nạn  rốt  cuộc  đến  mức  độ  nào?  Tôi 

không dám nói, đại khái không ai nói chuẩn được, thế 

nhưng ảnh hưởng thì nhất định có. Các vị  hải nên biết, 

dự ngôn của người  hương tây, đều nói tai nạn này là 

ngày  tàn  của  thế  giới,  là  người   hương  tây  nói,  ngày 

cùng của người  hương tây, người  hương đông chúng 

ta  thì  không   hải  là  ngày  cùng.  Người   hương  đông 

không  có  nói  ngày  cùng,  người   hương  tây  nói  ngày 

cùng, vậy đương nhiên là ngày cùng của họ. Còn người 

hương đông chúng ta nói, bạn  em trên kinh Phật nói 

há  vận của Phật vẫn còn đến  .000 năm, thì làm sao 

là  ngày  cùng  được  chứ?  Phá   vận  của  Th ch  Ca  Mâu 

Ni Phật là 1  ngàn năm, hiện tại Phật lịch mới có hơn 

00  năm,  về  sau  vẫn  còn  rất  dài  lâu,  làm  gì  là  ngày 

cùng chứ. 

Cho nên các vị đồng tu cứ hết sức an tâm, tôi ở 

đây nói nh ng lời nói này khiến cho mọi người an tâm 

lại,  biết  được  có  sự  việc  như  vậy,  thế  nhưng   uyết 

76 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

không  hải là ngày tàn, huống hồ chúng ta ở ngay chỗ 

này,  tại  giảng  đường  Cư  Sĩ  Lâm,  chúng  ta  -  đồng  tu 

niệm  Phật  đường.  Cái  đạo  tràng  này  hiện  tại  là  đạo 

tràng mô  hạm thế giới, cái đạo tràng này Cư Sĩ Lâm 

ây không  hải vì khu vực này mà  ây, mà là mô  hạm 

của toàn thế giới. Đương nhiên chư Phật hộ niệm, Long 

Thiên  thiện  thần  bảo  hộ,  bạn được  chư  Phật  hộ niệm, 

được thiện thần bảo hộ, cái khu vực này đều được bình 

an. 

Thế nhưng  hàm h  thiên  tượng có một số hiện 

tượng  không  bình  thường   uất  hiện  ở  Trung  Quốc, 

chúng ta ngay trong lịch s  vào thời  ưa, tôi đã đọc  ua 

rất  nhiều,  loại  tinh  tượng   ế   hàng  là  hung  tướng, 

không   hải  là  hiện  tượng  tốt.  Vào  thời  trước  vương 

công đại thần, nh ng đại vương đại thần, thậm ch  đến 

thủ trưởng, trưởng huyện thị ở các địa  hương, vào lúc 

đó họ hiểu được, nên họ đều trai giới mộc dục, đều biết 

đoạn ác tu thiện. Ăn uống đi lại, vào lúc đó đặc biệt tiết 

kiệm, Hoàng đế thì giảm thiện, bình thường Hoàng đế 

ăn cơm, các vị nên biết là 100 món, cho dù ông có ăn 

hay không, nhất định là 100 món ăn, giảm thiện là gì? 

Giảm đi  hân n a,  0 món ăn. Vì sao vậy? Cầu  hước! 

Vì sự sống thiên hạ mà cầu  hước. 

Thế  nhưng  người  hiện  tại  không  chú  trọng  đến 

việc này, người hiện tại cho rằng thế nào? Nh ng thiên 

tượng này không liên  uan gì với con người chúng ta. 

Vào thời  ưa thì biết hiện tượng của đại tự nhiên, cùng 

đời  sống  của  chúng  ta,  cùng  tư  tưởng  hành  vi  của 

77 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



chúng ta có  uan hệ, không  hải không có  uan hệ, còn 

liên  uan mật thiết, cho nên  hàm h  có loại tinh tượng 

dị  thường này   uất  hiện,  họ  đều  có  t nh  cảnh  giác  rất 

cao.  Đoạn  ác  tu  thiện,  người   hạm  tội  có  thể  tha  thứ, 

đều có thể giảm nh  hình  hạt, gọi là đại  á, làm việc 

tốt,  hy  vọng  có  thể  bù  đắ ,  thay  đổi  nh ng  hung  tai 

này.  Chúng  ta  hiểu  được  cái  đạo  l   này,  hiểu  rõ  cái 

chân tướng sự thật này, cho nên ở ngay trong cái hoàn 

cảnh  này,  chúng  ta   hải  nên  đoạn  tất  cả  ác,  tu  tất  cả 

thiện, dùng tâm chân thành thanh tịnh tụng kinh niệm 

Phật, hối hướng cho tất cả chúng sanh khổ nạn trên thế 

giới. Chúng ta dốc hết chút sức mọn của mình, hy vọng 

nh ng thiên tai nhân họa này có thể giảm  t, thời gian 

có thể rút ngắn, dốc hết chút thành   của chúng ta. Đây 

là tự hành hóa tha, vô lượng công đức. Đây là nói rõ, 

tình hình sáu cõi là do đâu mà ra, vô số tai biến thế gian 

này là do đâu mà ra. 

Nghiệ  nhân của đường ngạ  uỷ, chủ yếu là lòng 

tham,  lòng  tham  đọa  ngạ   uỷ,  rõ  ràng  nói  có  sáu  cõi, 

vậy thì tại vì sao người thế gian thường hay nói người 

chết rồi thì làm  uỷ, nói được khẳng định đến như vậy. 

Sau khi chúng ta nghe rồi cũng cảm thấy rất kỳ lạ, thế 

nhưng tỉ mỉ nghĩ lại, cũng vẫn là có đạo l . Đạo l  gì 

vậy?  Bạn  th   nghĩ   em  có  ai  mà  không  tham?  Tham 

tài, tham danh, tham sắc, tham ăn, “tài, sắc, danh, thực, 

thuỳ”  họ  đều  tham  luyến,  chỉ  cần  là  tham  ch nh  là 

nghiệ  nhân của ngạ  uỷ. Do như vậy mà thấy ra, chân 

thật đại đa số người chết rồi đều làm  uỷ, cho nên nói 

là họ làm  uỷ, nói ra thì cũng không  uá đáng, cũng có 

78 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

chút đạo l . 

Thế  nhưng  chúng  ta   hải  nên  biết,  người  chết 

không  nhất  định  đi  làm   uỷ,  hoàn  toàn   em  nghiệ  

nhân  của  họ  như  thế  nào?  Đường  súc  sanh  là  ngu  si; 

Đường A Tu La là hiếu thắng, tu tất cả thiện  há  mà 

cống  cao  ngã  mạn,  ch nh  là  đọa  vào  đường  A  Tu  La; 

Nghiệ   nhân  của  sáu  cõi,  chúng  ta  đều  rõ  ràng,  đều 

tường tận, liền biết được nhân duyên  uả báo, không hề 

sót lọt. Ch nh mình ở sáu cõi, ở mười  há  giới, hoàn 

toàn là ch nh mình làm chủ, không  hải người khác làm 

chủ,  đây  là  đại  học  vấn,  đây  là  việc  lớn  nhất  của  đời 

người. 

Phật  nói  với  chúng  ta,  thù  thắng  đệ  nhất,  thù 

thắng nhất là siêu việt sáu cõi, siêu việt mười  há  giới. 

Ngoài  sáu  cõi  ra,  còn  có  A  La  Hán,  còn  có  Bích  Chi 

Phật, có Bồ Tát, có Phật. Vậy tại vì sao chúng ta không 

đi làm Bồ Tát, đi làm Phật? Đó mới là người chân thật 

thông minh, người chân thật có tr  tuệ. Th ch Ca Mâu 

Ni Phật vì chúng ta giảng bộ kinh này, mục đ ch ch nh 

là bảo chúng ta đi làm Phật, siêu việt sáu cõi luân hồi đi 

làm Phật. Không gian đời sống của Phật thì lớn, tận hư 

không,  khắ    há   giới  là  không  gian  đời  sống  của 

Ngài, không như không gian của sáu cõi nh , cái chu vi 

này h  , rất khó siêu vượt. 

 Nếu  chúng ta  không  muốn  đọa  địa  ngục  phải  làm  thế 

 nào? 

79 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Bạn  hải tu tâm từ bi, tâm yêu thương. 

Tâm yêu thương tu bằng cách nào? 

Mỗi  người  ở  thế  gian  này,  đều  có  vật  mà  trong 

lòng bạn yêu thương, bạn th  nghĩ  em bạn ngay trong 

một đời này, việc gì là khiến cho bạn yêu thương nhất? 

Bạn đem cái lòng yêu thương này mở rộng yêu thương 

tất  cả  chúng  sanh,  đây  ch nh  là  đại  từ  đại  bi,  đem  cái 

tâm yêu thương này mở rộng, sân hận liền tiêu trừ. 

Nếu  như  trong  lòng  thường  hay  nhớ  đến  nh ng 

việc  không  vui,  “Con  người  đó  đắc  tội  với  ta,  con 

người này ta vẫn chưa báo thù họ”, ngày ngày khởi lên 

cái     niệm  này,  cái     niệm  này  không  tốt,  cái     niệm 

này là oan oan tương báo không hề kết thúc. Hơn n a 

cái   niệm này là nghiệ  nhân của địa ngục, một   niệm 

rất  không  tốt.  Tại  vì  sao  không  nghĩ  tốt  cho  người 

nhiều một chút? Thấy nhiều cái việc tốt của người khác 

làm? Đem cái    niệm này chuyển đổi lại, thì liền  tiêu 

được  cái  tội  nghiệ   của  địa  ngục,  cho  dù  có  nghiệ  

nhân,  nhưng  duyên  không  có,  thì  s   không  đọa  địa 

ngục. 

 Muốn không đọa cõi “Ngạ quỷ” thì phải làm sao? 

Là  lòng  tham.  Cái  điều  này  cũng  rất  khó  đoạn, 

hải có cảnh giác cao độ, chúng ta ở ngay trong cuộc 

sống  thường  ngày   hải   “Tri  túc  thường  lạc”  8,   uyết 

không  mong  cầu   uá  đáng,  bạn  liền   ua  được  rất  an 

80 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

vui, rất tự tại. 

Ngày tháng bạn  ua được rất khổ cực, khổ từ do 

đâu mà ra? Tham cầu, lòng tham không có biên giới, đó 

là khổ hải vô biên. Nếu như “Tri túc” (biết đủ) thì khổ 

của  bạn  liền  dừng  lại,  đình  chỉ,  đời  sống  sau  này  là 

“Thường lạc” (thường vui). Đến lúc nào lìa kh i được 

cái khổ? Tri túc, thì khổ s  không còn. Mặc áo, áo biết 

đủ, ngày ngày nghĩ tưởng ta đang mặc  uần áo tốt, cái 

khổ đó s  không còn; Ăn uống biết đủ, không còn chú 

trọng  đến  sắc  hương  vị,  cái  khổ  đó  cũng  không  còn. 

Cho  nên  năm  dục  sáu  trần,  bạn  “tri  túc”  đối  với  thứ 

nào, cái khổ của loại đó liền rời kh i bạn, lìa khổ liền 

được vui. 

Phật Bồ Tát, các tổ sư đại đức, đều thị hiện như 

vậy cho chúng ta thấy. Tôi ngày trước vào thời kỳ học 

Phật, tôi thân cận lão cư sĩ L  Bĩnh Nam mười năm, tôi 

vào lúc đó khi thân cận với ông, ông đã hơn  0 tuổi rồi, 

cũng gần bằng với tuổi của tôi hiện tại, tôi vào lúc đó 

mới   0  tuổi.  Con  người  này  tri  túc  thường  lạc,  mỗi 

ngày chỉ mặc một bộ Trung Sơn, mấy mươi năm không 

hề thấy  ua ông đổi  ua bộ y  hục thứ hai. Đến khi ông 

vãng sanh, chúng tôi mới  em thấy, bởi vì y  hục bên 

trong  của  ông  không  nhìn  thấy,  mới  biết  được  áo  lót 

bên trong ông đã đấ  vá nhiều lần, vớ cũng là đắ  vá. 

Hiện tại các vị đến Đài  Trung, trong  hòng trưng bày 

kỷ niệm lão sư L  để  em  ua, áo lót bên trong, vớ đều 

là  đắ   và  nhiều  lần.  Ai  vá  cho  ông  vậy?  Ông  ch nh 

mình vá, đời sống của ông an vui không gì bằng. Ông 

81 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



không  hải ông không có tiền, ch nh mình có tiền, học 

trò  nhiều  đến  như  vậy,  học  trò  có  tiền  rất  nhiều,  đưa 

tặng  cúng  dường  cho  ông  rất   hong   hú,  nhưng  tôi 

hoàn toàn  không  nghĩ  đến, bên trong Ngài  lại  mặc  áo 

rách, không hề nghĩ đến. Vì sao vậy? Có một số người 

tặng cho ông  uần áo có tốt, sau khi người tặng đi rồi, 

ông liền đưa tôi, “Đến đây ông không có  uần áo mặc, 

cái này cho ông nè”. Hiện tại tôi vẫn còn gi  lại hai bộ 

áo  lót  trong  cao  cấ ,  là  lão  sư  tặng  cho  tôi,  tôi  cũng 

không nỡ mặc nên để đó, hiện tại vẫn còn,  ua tay liền 

tặng cho người. Cái món ăn,  uần áo mặc,  ua tay thì 

tặng  cho  người,  tri  túc  thường  lạc,  nhu  cầu  đời  sống 

ch nh mình đủ rồi,  uyết định không yêu cầu  uá đáng. 

Cả  một  đời  của  Ngài,  n a  ngày  ăn  một  b a,  ông  một 

ngày  ăn  một  b a,  ăn  rất  là   t,  nhưng sức  làm  việc,  ba 

bốn  người  chúng  ta  cũng  không  thể  so  được  với  ông, 

sức làm việc của ông nhiều, mỗi ngày ăn một b a, chỉ 

ăn được rất  t. 

Ngày  nay  chúng  ta  muốn  h i  năng  lực  này  của 

ông, không  hải người  hổ thông chúng ta có  thể làm 

được. Vậy thì bạn hoàn toàn nghĩ sai rồi, ông là người, 

chúng ta cũng là người. Chúng ta  hải suy  ét  em, vì 

sao ông có thể? Vì sao ta không thể? Đến sau này tôi 

mới  chân  thật  hiểu  thông.  Hiểu  thông  rồi,  tôi  liền  h i 

ông, h i ông cách nghĩ cách thấy này của tôi có đúng 

hay không. Tôi nghĩ đến cái gì? 

Thân  thể  con  người  là  một  cái  máy,  nếu  muốn 

vận  hành  cái  máy  này  thì   hải  tiêu  hao  năng  lượng, 

82 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

năng lượng ch nh là bổ sung ăn uống của chúng ta. Thế 

nhưng  tiêu  hao  của  mỗi  một  người,  lượng  tiêu  hao 

không như nhau, có một số người thì “cái máy” này là 

hao năng lượng, họ cần  hải bổ sung số lượng lớn, có 

một số người là tiết kiệm năng lượng, chỉ cần chút  t thì 

họ đủ  rồi.  Cho  nên  tôi  liền  nghĩ, năng  lượng rốt  cuộc 

tiêu  hao  đến  mức  nào?  Lão  sư  mỗi  ngày  nhiều  công 

việc đến như vậy, nhiều khách đến như vậy,  hải tiế  

khách, ông là một thầy trung y rất gi i, ngày ngày còn 

khám  bệnh  cho  người,  sức  làm  việc  rất  nhiều,  thế 

nhưng ông bổ sung năng lượng rất  t. Cho nên tôi liền 

nghĩ đến, tiêu hao năng lượng, đại khái 95% là tiêu hao 

ở nơi vọng tưởng, nghĩ tưởng  ằng bậy, chân thật gọi là 

lao  tâm  lao  lực.  Ông  năng  lượng  tiêu  hao  đều   t,  đều 

không nhiều. Phàm  hu chúng ta một  ngày ăn ba b a 

vẫn không đủ, còn  hải ăn chút điểm tâm, còn  hải ăn 

đủ thứ, toàn là do nghĩ tưởng  ằng bậy, ngay đến buổi 

tối ngủ nằm mộng cũng không thành thật, cho nên họ 

cần  hải bổ sung, họ không bổ sung thì họ s  bị bệnh, 

họ  không  thể  đứng  nổi.  Cho  nên  trên    %  tiêu  hao  ở 

nơi vọng tưởng. Tôi đem  uan điểm của tôi báo cáo với 

lão sư. Lão sư khẳng định, không sai, ch nh là như vậy. 

Cho  nên  người  tu  hành  tâm  càng  thanh  tịnh,  ăn  uống 

của họ s  càng  t đi. 

Chúng  ta   em  thấy  A  La  Hán  ở  trên  kinh,   em 

thấy ở trên kinh, năm  ưa Th ch Ca Mâu Ni Phật còn 

tại  thế,  nh ng  vị  Tỳ  Kheo  đó  gi a  ngày  ăn  một  b a, 

mỗi ngày ra bên ngoài khất thực ăn một b a; A La Hán 

ngày đi khất thực một lần,   ngày ăn một b a; B ch 

83 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Chi  Phật  n a tháng đi khất  thực một  lần,   tuần l  ăn 

một  b a.  Đây là nói  rõ, công  hu càng cao, tâm  càng 

thanh  tịnh,  tiêu  hao  năng  lượng  càng   t,  cho nên  Bích 

Chi Phật n a tháng ăn một b a, năng lượng một b a đó 

của họ, đủ để duy trì n a tháng, họ cũng giảng kinh nói 

há , cũng đi khắ  nơi độ chúng sanh. 

Chúng  ta  mới  tường  tận,  tiêu  hao  năng  lượng, 

chân  thật  đều  là  tiêu  hao  ở  nơi  vọng  tưởng.  Cho  nên 

nhất  định  tâm   hải  thanh  tịnh  mới  được.  Cái  thứ  này 

không  thể  không  học,  không  học  s   ra  bệnh.  Không 

hải  nói  học  để  cho  d   coi,  họ  một  ngày  ăn  một  b a, 

con  người  này  có  công   hu,  có  bản  lĩnh,  nếu  bạn  có 

cách  nghĩ  như  vậy,  thì  hoàn  toàn  sai  lầm,  bạn  vẫn  là 

khởi vọng tưởng. Cho nên bất cứ việc gì đều có đạo l , 

luôn  hải đem cái đạo l  đó làm cho rõ ràng, làm cho 

tường tận, chúng ta mới có chỗ để học tậ . 

Đây là nói năm dục sáu trần,  ả b  tham ái, chỉ 

lấy  cái  cần  yếu  thì  đủ  rồi.  Ngoài  thứ  cần  yếu  ra,  nếu 

còn dư ra, đó là bạn có  hước báo, giú  đỡ người khác, 

giú  cho nh ng người cần đến, thì  hước báo của bạn 

không hề cùng tận. 

Người thế gian giàu có, tiền là do bạn kiếm được 

hải không? Không  hải vậy! Bạn nói bạn có thể kiếm 

được, tại vì sao người khác không kiếm được? Do đây 

có  thể  biết  tiền  không   hải  do  kiếm  mà  được.  Từ  do 

đâu  mà  có?  Trong  mạng  của  bạn  đã  có.  Trong  “Li u 

Phàm  Tứ  Huấn”  nói  rất  rõ  ràng,  trong  mạng  đã  có, 

84 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

trong  mạng  của  bạn  có  bao  nhiêu  tiền  tài,  ngay  trong 

đời  này  bạn  hưởng  dụng  bao nhiêu  tiền  tài,  còn  trong 

mạng  không  có,  bạn  có  cầu  thế  nào  cũng  không  cầu 

được.  Trong  mạng  có  rồi,  vậy  cái  mạng  này  là  do  ai 

định  vậy?  Mạng  là  do  ch nh  mình  tạo,  không   hải 

người khác định đặt cho bạn. 

Ngay đời này chúng ta có được tiền tài, tiền tài từ 

do  đâu  mà  có,  do   hước  báo  của  bố  th   tài.  Trong  đời 

uá  khứ  tu  tài  bố  th   được  nhiều,  ngay  trong  một  đời 

này  hước báo có được s  lớn, được tiền tài to; Ngay 

trong  đời  tu   há   bố  th ,  thì  ngay  trong  đời  này  được 

thông minh tr  tuệ; Trong đời  uá khứ tu bố thí vô úy, 

ngay đời này được kh e mạnh sống lâu. Có nhân ắt có 

uả, có  uả nhất định có nhân. Chúng ta  em thấy  uả 

báo, thì biết được cái nhân mà họ đã tạo,  em thấy cái 

nhân thì liền biết được tương lai  uyết định có được cái 

uả báo gì. Việc này nhất định không thể sai khác. 

Cho nên nếu chúng ta không muốn làm ngạ  uỷ, 

thì   hải  đoạn dứt đi  lòng tham, nhất  định  hải  học tri 

túc  thường  lạc,  chịu  giú   đỡ  người  khác,  chịu  bố  th , 

tiền của bạn dùng vĩnh vi n s  không thiếu hụt, càng th  

càng nhiều. Thế nhưng khi nhiều rồi, vẫn  hải  ả, bạn 

thấy không Phật  há  dạy chúng ta “Xả, Đắc”,   nghĩa 

của “Xả, Đắc” rất sâu, giản lượt mà nói; bạn có thể  ả, 

bạn liền có đắc,  ả tài được tài,  ả  há  được  há ,  ả 

cái gì thì liền được cái đó,  ả là nhân, đắc là  uả. Thế 

nhưng sau khi bạn được rồi thì  hải làm sao? Sau khi 

được rồi vẫn  hải  ả, đem cái có được cũng  ả đi hết. 

85 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Cho nên hai cái ch  này, có hai loại   nghĩa ở trong đó, 

bạn có được cái  món đồ đó, nhất định  hải  ả, không 

ả  thì   hiền   hức  liền  đến,  nhất  định   hải   ả.  Người 

hiểu được  ả, con người này có tr  tuệ, con người này 

là người chân thật giác ngộ. Còn sau khi có được rồi lại 

t ch lũy chất chứa, con người đó không có tr  tuệ, đó là 

người ngu si. Cho nên sau khi bạn có được rồi thì lậ  

tức  hải  ả, có như vậy bạn mới có thể vĩnh viển không 

đọa vào đường ngạ  uỷ. 

 Muốn không đọa súc sanh thì phải làm sao? 

Súc sanh là ngu si. 

Cái gì gọi là ngu si? 

Thế   uất  thế  gian  tất  cả   há ,  nh ng  thứ  nào  là 

thật, nh ng thứ nào là giả, bạn  hải có năng lực  hân 

biệt; Nh ng thứ nào là chánh  há , nh ng thứ nào là tà 

pháp;  Nh ng  thứ  nào  là   hải,  nh ng  thứ  nào  là  trái; 

Nh ng thứ nào là thiện, nh ng thứ nào là ác; Thậm ch  

đến nh ng thứ nào là hại, nh ng thứ nào là lợi, bạn vừa 

tiế   úc liền thông đạt tường tận, con người này gọi là 

giác  ngộ.  Nếu  như  nh ng  thứ  này  bày  ra  ngay  trước 

mặt bạn, bạn đều không rõ ràng, lấy giả cho là thật, lấy 

tà cho là chánh, lấy ác cho là thiện, đây gọi là ngu si. 

Ngu si là nghiệ  nhân của cõi súc sanh, khác biệt 

của  ngu si,  nhiều  đến  vô số,  chủng  loại  của  súc  sanh, 

uả  báo  của  súc  sanh,  ngàn  vạn  lần  khác  biệt,  bạn 

86 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

không thể không biết. 

Ch nh  bởi  vì  như  vậy,  cho  nên  Phật  đối  với 

“Tham,  Sân,  Si”  nói  ra  rất  nhiều,  vì  chúng  ta  đưa  ra 

cảnh  cáo,  khuyên  chúng  ta   hải  đoạn  Tham,  Sân,  Si, 

nghĩ ra rất nhiều  hương  há , nhà Phật gọi là  hương 

tiện khéo léo. Rất đáng tiếc, chỉ có số  t các đồng tu, có 

thể thể hội được, có thể lĩnh ngộ được, chân thật hiểu 

được   nghĩa của Phật, y giáo  hụng hành; Còn có rất 

nhiều các đồng tu, không tường tận đối với việc này. Vì 

sao  nói  không  tường  tận?  Họ  không  thể  làm  được, 

không làm được ch nh là không tường tận. 

Có  một  số  người  nói,  tôi  rõ  ràng  rồi,  tôi  làm 

không  được,  nói  rõ  ràng  rồi  mà  làm  không  được.  Lời 

nói  này  ta  không  thể  tin  tưởng,  chỉ  có  một  loại  tình 

huống,  ta  hiểu  rõ  vẫn  chưa  đủ  thấu  triệt,  thì  ta  làm 

không được, đây là thật. Cho nên Phật  há  cái sự việc 

này, đ ch thực là “biết khó, hành d ”. 

Bạn   em  nói  tu  hành,  trên  kinh  Hoa  Nghiêm 

Thiện Tài Đồng T  một đời viên thành Phật đạo, việc 

này có gì khó đâu? Có thể thấy được hành không khó. 

Trên “Kinh Phá  Hoa” nói được càng diệu, Long N  8 

tuổi thành Phật, nói rõ “Hành d ”. Phật  há  Đại thừa 

thường  nói   “Chúng  sanh  khác  biệt  với  Phật  ở  một 

 niệm” . Một niệm chuyển đổi lại, chúng sanh liền thành 

Phật, cái niệm này ch nh là giác mê. 

Th ch Ca Mâu Ni Phật lại hà tất  hải nói  há     

87 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



năm, giảng kinh hơn  00 hội, đây rõ ràng nói với chúng 

ta “biết khó”, nên Ngài  hải dùng thời gian dài đến như 

vậy  để  bạn  chân  thật  đem  vũ  trụ  nhân  sanh,   uá  khứ, 

hiện  tại,  vị  lai,  nh ng  cái  đạo  l   này,  nhân  nhân   uả 

uả,  làm  cho  bạn  triệt  để  tường  tận,  thông  hiểu  thấu 

đáo, thấu đáo tường tận rồi, thì chuyển đổi lại tham sân 

si liền không còn. 

Làm thế nào để chuyển? Với tất cả  há  thế  uất 

thế  gian,  không  còn  có  lòng  tham,  s   không  còn  khởi 

tâm động niệm  hân biệt chấ  trước, bạn chỉ cần buông 

b   nh ng  thứ  này,  thì  bạn  làm  Phật  rồi,  không buông 

b  được là  hàm  hu. Không buông b  được là chưa rõ 

ràng, làm rõ ràng rồi, thì làm gì không buông b  được 

chứ. 

Bạn lại muốn h i, hiểu rõ ràng rồi vì sao còn  hải 

buông b ? Sau khi hiểu rõ ràng rồi, thì hiểu được “Bất 

khả  đắc”,  không  buông  b   cũng   hải  buông  b .  Trên 

Kinh Kim Cang nói rất rõ ràng, rất thấu triệt  “Tam tâm 

 bất khả đắc” , cái bạn năng đắc bất khả đắc, vạn  há  

duyên  sanh,  phàm  là  pháp  nhân  duyên  đều  không  có 

thật thể, cho nên “Ngay thể tức không thì không thể có 

được”9. “Năng đắc, sở đắc” đều không thể được, đây là 

chân tướng sự thật. 

Th ch Ca Mâu Ni Phật nói cái sự việc này, đã nói 

năm,      năm  mới  làm  cho  nh ng  học  trò  này  của 

Ngài khai ngộ ra được. Sau đó ở trong tất cả cảnh giới, 

mới  chân  thật  làm  đến  được  không  khởi  tâm  không 

88 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

động  niệm,  không   hân  biệt,  không  chấ   trước.  Như 

vậy mới là trải  ua đời sống chân thật, trải  ua đời sống 

giác mà không mê, trải  ua đời sống của Phật Bồ Tát, 

vĩnh ly ác đạo. Vĩnh ly ác đạo ch nh là vĩnh ly không 

còn tái tạo nhân ác, cho nên  uả báo của ác đạo không 

còn. 

Ngày  nay  chúng  ta  đọc  cái  đoạn  kinh  này   “Vô 

 hữu  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  cầm  thú,  quyên  phi  nhuyễn 

 động  chi  loại”.   Câu  này  đọc  được  rất  thoải  mái,  bạn 

không biết được   nghĩa trong câu nói này sâu rộng đến 

dường nào, chân thật là không thể nghĩ bàn. Đây là một 

nguyện trong  8 nguyện, thù thắng không gì bằng, cho 

nên  điều  thứ  nhất  thù  thắng  trang  nghiêm  không  thể 

nghĩ bàn, đạo l  ch nh ngay chỗ này. 

Sau khi tường tận, nếu chúng ta muốn vãng sanh 

thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  giả  như  trong     niệm 

của chúng ta vẫn con nh ng thứ này, nh ng thứ này là 

gì? Tham, Sân, Si. Bạn vẫn còn   niệm tham sân si này 

thì  dù  Phật  hiệu  của  bạn  niệm  có  được  tốt  hơn,  cũng 

không thể vãng sanh. Vì sao vậy? Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc không có ba đường ác, bạn  hải hiểu rõ cái sự 

thật này, một câu Phật hiệu này của chúng ta,  hải đem 

cái  niệm  Tham,  cái  niệm  Sân,  cái  niệm  Ngu  si  đoạn 

mất. 

 Làm thế nào niệm mất được Tham, Sân, Si? 

ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  chúng  ta 

89 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



tiế   úc cảnh giới bên ngoài, cái   niệm này mới sanh 

khởi “A Di Đà Phật”, dùng một câu A Di Đà Phật này, 

đánh mất đi   niệm này. Người  ưa thường nói  “Không 

 sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác  chậm” .  Một  câu  A  Di  Đà 

Phật này là giác, dùng một câu danh hiệu A Di Đà Phật 

này,  bạn  đem  vọng  niệm  Tham,  Sân,  Si  đánh  bạt  đi, 

Tham-Sân-Si vọng niệm mới khởi lên, thì cái niệm thứ 

hai ch nh là A Di Đà Phật, niệm Phật như vậy thì  uyết 

định được vãng sanh,   nghĩa tương ưng cùng trên kinh 

đã nói. Còn nếu như một mặt niệm A Di Đà Phật, một 

mặt  vẫn  nghĩ  Tham-Sân-Si,  vậy  thì  không  được,  thì 

uyết định không thể vãng sanh. 

Các vị  hải ghi nhớ, đây là Phật Bồ Tát nói với 

chúng ta “Tâm tịnh thì cõi Phật tịnh”. Khẩu tịnh, nhưng 

tâm  không  tịnh,  không  ích  gì,   uyết  định  không  thể 

vãng sanh. Phải tâm tịnh thì cõi Phật mới tịnh, cho nên 

niệm Phật  hải biết niệm, đem cái   niệm Tham-Sân-Si 

của chúng ta niệm đi hết, tâm thanh tịnh của chúng ta 

hải niệm ra được, tâm bình đẳng  hải niệm ra, tâm từ 

bi phải niệm ra,  uyết định được sanh, hàm nghĩa trong 

câu này rất sâu rất rộng. 

Chúng ta học được rồi, ch nh mình niệm Phật cầu 

sanh Tịnh Độ mới chân thật nắm chắc  hần. 

Tốt  rồi,  hôm  nay  thời  gian  đã  hết,  chúng  ta  chỉ 

giảng đến đây thôi. A Di Đà Phật! 


****** 

90 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  



(VCD 105) 

Xin  mở  bản  kinh  ra,  “Khoa  hội”  trang  thứ  1 , 

đếm   uống  hàng  thứ   .  Chúng  ta  đọc  một  đoạn  kinh 

văn chỗ đối đối: 

 NGUYỆN THỨ HAI: Nguyện không đọa ba đường Ác. 

  

CHÁNH  KINH:  “ ở  hữu  nhất  thiết  ch ng  sanh,  dĩ 

cập   iệm- a-La- i i,  tam  ác  đạo  trung,  lai  sanh 

ngã sát. Thọ ngã pháp h a, tất thành  -Nậu-Đa-La-

Tam- iệu  Tam-Bồ-Đề,   ất  phục  cánh  đọa  ác  th , 

đắc thị nguyện, nãi tác Phật. Bất đắc thị nguyện,  ất 

th  vô thượng chánh giác.” 

 [Dịch  nghĩa:  Từ  Diệm  Ma  La,  trong  ba  đường  ác, 

 sanh  vào  cõi  con.  Thọ  giáo  pháp  con,  thảy  đều  đắc 

 đặng,  quả  vị  Vô  Thượng  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác, 

 chẳng  còn  đọa  lạc,  vào  ba  đường  ác,  được  như 

 nguyện  nầy,  con  mới  thành  Phật,  bằng  không  như 

 nguyện, chẳng thành Chánh Giác.] 

Đây là nguyện thứ 2,  “Bất đọa ác thú nguyện.” 

Nguyện này là nối tiế  nguyện trước mà có. Đây 

là  chỗ  chân  thật  thù  thắng  trang  nghiêm  của  thế  giới 

Tây Phương Cực Lạc. 

trong  nguyện  thứ  nhất,  đã  nói   ua  với   u   vị 

91 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



rồi. Thế gian khổ nhất, đây là nói 10  há  giới, không 

gì bằng ác đạo. Ác đạo từ đâu mà có vậy? Từ ác nghiệ  

biến hiện ra. Đúng như Phật thường nói : “Tất cả pháp 

 từ tâm tưởng sanh.”  Đây là tư tưởng cực bất thiện biến 

hiện ra loại cảnh giới này. 

Thế giới Tây Phương Cực-lạc không có ác đạo, là 

đã  nói  rõ  người  của  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc, 

không có người nào là người ác. Phàm là sanh đến thế 

giới  Cực  Lạc  đều  cùng   “Chư  thượng  thiện  nhân,  câu 

 hội nhất xứ”.  Dù cho trong A-Lại-Da thức chủng t  tậ  

kh   ác  vẫn  chưa  thể  đoạn  hết.  Nhưng  thế  giới  Tây 

Phương  Cực-lạc  không  có  duyên  ác.  Bất  kể  là  môi 

trường nhân sự hay môi trường vật chất,  cũng đều tốt 

đ   đến cực điểm. Nhân ác không gặ  được duyên ác, 

thì  không  khởi  hiện  hành.  Đây  là  nguyên  nhân  đ ch 

thực của thế giới Tây Phương Cực-lạc có thể không có 

ác  đạo.  Phàm  là  người  vãng  sanh  về  thế  giới  Tây 

Phương Cực-lạc nhất định  hải đầy đủ   điều kiện; t n, 

nguyện, hạnh.   chỗ này chúng ta  hải đặc biệt lưu  . 

Chúng ta cầu mong vãng sanh về thế giới Tây Phương 

Cực-lạc, không thể không biết. Về thế giới Tây Phương 

Cực-lạc  cần  có  điều  kiện  gì  vậy?  Cổ  đức  đã  nói  với 

chúng  ta,  nhất  định   hải  đầy  đủ     điều  kiện;  T n, 

Nguyện, Hạnh. Ý nghĩa của   ch  này rất sâu, rất rộng. 

Chúng ta dứt khoát không được coi thường. 

Sao  gọi  là  t n?  Sao  gọi  là  nguyện?  Sao  gọi  là 

hạnh? Nếu như h i chi tiết như vậy, thì vấn đề đều t  

cả  rồi.  Chúng  ta  có   hải  thật  sự  tin  hay  không?  Ngẫu 

92 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

ch đại sư ở trong  “Yếu giải kinh Di Đà”  nói với chúng 

ta t n có   loại10,   loại là giảm đến mức không thể giảm 

n a.   loại đều ở trong “Kinh vô lượng thọ”: 

Loại  thứ  nhất  là  tin  ch nh  mình.  Mình  có  Phật 

tánh, mình hiện tại là Phật chưa thành, nên nhớ mình là 

Phật. Nhưng hiện tại vẫn chưa thành tựu, là Phật chưa 

thành tựu. Gọi là chưa thành tựu, vì còn mang rất nhiều 

tậ  kh , phiền não, ác nghiệ , là một vị Phật như vậy. 

Đây là thân  hận của chúng ta hiện nay, tin rằng Phật A 

Di  Đà,  Th ch  Ca  Thế Tôn,  các  ngài  là  Phật  đã  thành. 

Chưa  thành,  đã  thành  gom  hết,  chúng  ta  đều  là  Phật, 

điều này  hải tin chắc. Không tin rằng mình là Phật, thì 

mình làm sao có thể làm Phật chứ? T n tâm  hải được 

ây dựng từ chỗ này. Địa vị của Phật là gì vậy?   trong 

tất cả kinh luận đại thừa đều nói rất hay : “Đạo sư trong 

 tam  giới,  m u  mực  của  trời  người” .  Cho  nên  tấm 

gương tốt nhất, mẫu mực tốt nhất của tất cả chúng sanh 

trong 10  há  giới ch nh là chư Phật Như lai. Chúng ta 

hải có t n tâm, chúng ta có thể làm được. Trong tâm 

thanh  tịnh  là  chân  tâm  của  chúng  ta,  là  bản  tánh  của 

chúng ta, trong đó vốn dĩ không có  hiền não, không có 

chấ  trước, không có  hân biệt, không có vọng tưởng. 

Hiện nay có hay không vậy? Xin thưa với  u  vị, hiện 

nay vẫn không có. Nếu như ở trong tự tánh thật sự có 

vọng  tưởng,   hân  biệt,  chấ   trước,  thì  đó  không   hải 

chân tánh, ở trong chân tánh dứt khoát không có. 

Chư  Phật  Như  Lai  từ  trong  tự  tánh  nhìn  tất  cả 

chúng  sanh.  Tất  cả  chúng  sanh  bao  gồm  tất  cả  con 

93 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



người, tất cả chúng sanh h u tình, chúng sanh vô tình, 

xem thế gian đều là chư Phật Như lai. Mắt Phật nhìn tất 

cả  chúng  sanh  đều  là  chư  Phật  Như  lai.  Tại  sao  vậy? 

Thấy tánh, không chấ  trướng. 

Chúng  ta  ngày  nay  mê  rồi.  Mê  chỗ  nào  vậy? 

Chấ  tướng không thấy tánh, hoàn toàn tương  hản với 

Phật,  Bồ-tát.  Cho  nên  gọi  là  điên  đảo  vọng  tưởng. 

Chúng  ta  điên  đảo  rồi,  điên  đảo  ch nh  là  vọng  tưởng. 

Không điên đảo gọi là chánh niệm. Chư Phật Bồ-tát là 

chánh niệm, chúng ta là vọng tưởng. Tại sao có loại tên 

gọi này? Đều  hải hiểu cho rõ ràng, sáng t . 

 Nguyện thứ   và Nguyện thứ nhất có gì khác biệt vậy? 

Khác  biệt  ở  chỗ  thế  giới  Tây  Phương  Cực-lạc, 

không  nh ng  không  có     đường  ác,  không  nh ng 

không  có  duyên  ác,  thậm  ch   là  người  từ  “Diệm-Ma-

La-Giới” cũng có thể đi vãng sanh. 

Thứ nhất: “ iệm –  a - La gi i”: 

Đây là nói địa ngục, là tầng thấ  nhất ở trong lục 

đạo.   trong địa ngục nh ng chúng sanh đường ác này, 

duyên  ch n  mùi  rồi  cũng  có  thể  vãng  sanh.  Thưa  với 

u  vị, Bồ-tát Địa Tạng độ chúng sanh trong địa ngục, 

độ loại chúng sanh nào vậy? Chúng ta  hải hiểu rõ. 

trong  Phật   há   thường  nói:  “Phật  không  độ  người 

không  có  duyên.”  Chúng  sanh  không  có  duyên,  Phật 

Bồ-tát  độ  không  nổi.  Phật  độ  chúng  sanh  cũng  giống 

94 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

như  ở  thế  gian  này  của  chúng  ta  vậy.  Phật  Bồ-tát  độ 

người ở trong thế gian này của chúng ta, người đó cũng 

hải  có  duyên  với  ngài.  Không  có  duyên  ngài  cũng 

không độ nổi, không có duyên tức là không nghe theo 

lời chỉ dạy, không tin, đối với họ Phật Bồ-tát cũng đành 

chịu thôi. Độ chúng sanh ở trong địa ngục, trường hợ  

này  cũng  như  vậy.  Xin  thưa  thêm  với   u   vị  đồng  tu, 

chúng sanh ở trong địa ngục, cơ hội được độ  t hơn so 

với nhân gian chúng ta. Bạn muốn h i, đạo l  gì vậy? 

Phật  đã  từng  nói  ở  trong  kinh  rằng:  “Giàu  sang 

khó học đạo.” “Nghèo cùng khó học đạo.” Người giàu 

có hằng ngày hưởng lạc, bạn bảo họ đến đây để nghe 

kinh  niệm  Phật,  họ  chịu  không  nổi,  họ  s   không  đến. 

Người  nghèo  cùng  mỗi  ngày     b a,  ăn  còn  chẳng  đủ 

no, bạn bảo họ đến đây để nhe kinh   giờ đồng hồ, họ 

đứng ngồi không yên. Họ suy nghĩ không biết ngày mai 

tìm cơm ở đâu? Cho nên cơ duyên được độ nhiều nhất 

là  nh ng  gia  đình  bậc  trung,  đời  sống  tạm  ổn,  cũng 

không  hải  uá giàu có, cũng không  hải  uá bần tiện, 

đời sống có thể tạm ổn, gia đình bậc trung. Qu  vị th  

nhìn  thật  kỹ  người  đến  Phật  đường  chúng  ta  để  nghe 

kinh, để niệm Phật, đều chẳng  hải là loại chúng sanh 

này hay sao? 

Dùng cái v  dụ này để  em lục đạo, cõi trời cũng 

giống như  nhà giàu có. Phật  độ chúng sanh ở cõi  trời 

không d  đâu! Người được độ rất  t. Độ chúng sanh ở   

đường  ác  cũng  khó!     đường  ác  cũng  giống  như  nhà 

bần tiện vậy, đặc biệt là địa ngục. Khổ nạn  uá nhiều 

95 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



rồi!  ất khó  uay đầu. Phật Bồ-tát gặ  được họ, chỉ dạy 

cho họ, nhưng thật không d  gì tiế  nhận. 

   trong ác đạo, những chúng sanh nào có thể được độ 

 vậy? 

Thưa  với   u   vị,  vẫn  là  người  thiện  căn   hước 

đức  sâu  dày.  Bạn  muốn  h i  tôi,  thiện  căn   hước  đức 

sâu dày tại sao bị đọa địa ngục? Đọa địa ngục là nhất 

thời  hồ  đồ,  sai  chỉ  một  niệm,  tạo  nên  ác  nghiệ   địa 

ngục, đã tạo nghiệ  ngũ nghịch thậ  ác, thiện căn của 

họ  uả thật rất dày, người này đọa vào địa ngục, Bồ-tát 

địa tạng giú  họ tương đối d  dàng thôi. Bồ-tát chỉ dạy, 

họ thật sự sám hối ngay, thật sự  uay đầu, thật sự giác 

ngộ rồi, một niệm cũng có thể vãng sanh thế giới Cực-

lạc.  Cho  nên   há   môn  Tịnh-độ  thù  thắng,  không  thể 

nghĩ  bàn.  C u  giới  chúng  sanh  từ  Bồ-tát  cho  đến  tận 

địa ngục A Tỳ, chúng sanh c u  há  giới này đều được 

độ bình đẳng. 

Phá   môn  này  hy  h u,  8   ngàn   há   môn,  vô 

lượng  há  môn, khiến tất cả chúng sanh được độ bình 

đẳng. Ngoài  há  môn đó tìm không ra  há  môn thứ   

nào  n a.  Chúng  ta  cần  hiểu  rõ  sự  thật  này.  Gặ   được 

há  môn này thật không d  dàng. Gặ  được nhất định 

hải nắm lấy cho thật chắc. 

 Khi nào chúng ta vãng sanh về thế giới Cực-lạc vậy? 

Càng sớm càng tốt, còn chờ đợi gì n a chứ! Cái 

96 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

thế  giới  này   uá  khổ  rồi!  Vẫn   ả  không  được,  muốn 

chịu  khổ thêm  chút  n a,  khổ  vẫn  chưa  ngán hay  sao? 

Càng  sớm  càng  tốt.  Nhất  định   hải  dụng  công,  nhất 

định   hải  nỗ  lực.  Đây  là  chỗ  khác  nhau  gi a  nguyện 

thứ     và  nguyện  thứ  nhất.  Chứng  t    “Ngũ  thừa  bình 

 đ ng  tề  nhập  Báo  độ”  11.  Đây  là  câu  mà  ở  trong  kinh 

Phật thường hay nói. Chúng ta thuận theo cái   của câu 

này,  hay  nói  theo  cách  khác,  chúng  sanh  trong  ch n 

há   giới  bình  đẳng  vãng  sanh  bất  thối  thành  Phật. 

Cách nói này mọi người nhận thức s  càng rõ ràng hơn. 

Ch n   há  giới bao  gồm  ngạ   uỷ,  súc  sanh,  địa ngục, 

bình  đẳng  vãng  sanh  bất  thối  thành  Phật.  Nhưng  nhất 

định  hải đầy đủ duyên, nhân duyên  hải đầy đủ. Nhân 

là  thiện  căn  từ  vô  lượng  kiế ,  chỉ  vì  trong  đời  này 

“Nhất thời” hồ đồ. 

Ch   “Nhất  thời”  này   in  thưa  với   u   vị  không 

hải thường ngày, là khi sắ  mạng chung nhất thời hồ 

đồ.  Một  niệm  cuối  cùng  vẫn  là  Tham,  Sân,  Si,  người 

này  liền  đọa     đường  ác.  Vì  có  vãng  sanh  được  hay 

không,  uyết định ở một niệm sau cùng là có niệm Phật 

A Di Đà không? Một niệm sau cùng mà niệm Phật A Di 

Đà, thì người này chắc chắn được vãng sanh. Cho nên 

hàm  là  người  vãng  sanh,  không  có  ai  mà  không  đại 

thiện, đại  hước; thiện  hước mới được vãng sanh. Một 

niệm  sau  cùng  niệm  Phật  A  Di  Đà  là  đại  thiện,  đại 

hước báo. Họ đến thế giới Cực-lạc để làm Phật rồi. 

Nhưng làm sao chúng ta có thể đảm bảo bản thân 

mình một niệm sau cùng là niệm Phật? Đây là vấn đề 

97 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



uan  trọng  nhất  của  chúng  ta  hiện  nay.  Chúng  ta  ở 

niệm Phật đường, niệm ngày đêm không gián đoạn. Tại 

sao vậy? Huấn luyện, luyện tậ , hy vọng lúc sắ  mạng 

chung  có  thể  dùng  được.  Nhưng  có  rất  nhiều  sự  thật 

cho  chúng  ta  thấy,  lúc  sắ   mạng  chung  bị  bệnh  ngặt, 

vào hôn mê, không biết gì cả thì làm thế nào? Đây là 

ngưỡng  c a  nguy  hiểm  nhất.  Con  người  ở  trong  tình 

trạng này, trợ niệm cũng không thể giú  được. Cho nên 

không  thể  không  có   hước.  Phước  là  thường  ngày 

chúng  ta   hải  tu  t ch,  t ch  lũy  công  đức,  đây  là  tu 

hước. T ch đức ch nh là gi  tâm tốt, niệm niệm lợi  ch 

chúng  sanh,  lợi   ch  xã  hội;  T ch  công,  công  ch nh  là 

làm việc tốt; Nói lời hay. Chúng ta ngày nay đề  ướng 

tốt.  Phải  làm  cho  thật  nghiêm  túc,  thật  nỗ  lực,  vì 

chúng  sanh,  không  nên  vì  mình.  Có  sức  thì  toàn  tâm 

toàn lực giú  đỡ người khác. Mong điều gì vậy? Chẳng 

mong  điều  gì  cả.  Chỉ  mong  lúc  sắ   mạng  chung  tinh 

thần  thật  tỉnh  táo,  thật  sáng  suốt,  không  điên  đảo, 

không  mê  hoặc,  đây  là  đại   hước  báo.  Vì  bạn  thật  rõ 

ràng,  thật  sáng  t ,  10   há   giới  là  do  ch nh  bạn  lựa 

chọn, bạn có năng lực lựa chọn. 

Còn  như  ngay  đây  mê  hoặc  điên  đảo,  thì  bạn 

không  có  năng  lực  lựa  chọn.  Không  có  năng  lực  lựa 

chọn thì nhất định là tùy theo nghiệ  chuyển, bị nghiệ  

lực của bạn lôi chuyển đi. Bản thân bạn không làm chủ 

được, người đó gọi là người không có  hước báo. Lúc 

còn sống, hưởng hết vinh hoa  hú  u ,  hước báo của 

họ hưởng  ong rồi, hưởng hết rồi, khi sắ  đi không có 

hước báo. 

98 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Cho nên chúng ta hiểu rõ nh ng đạo l  này, hiểu 

rõ chân tướng sự  thật, chúng ta ở trong một  đời,  hải 

học  đại  thánh  đại  hiền,  đời  sống   hải  tiết  kiệm,   hải 

giản dị. Phước báo chúng ta t ch lũy, lúc sắ  lâm chung 

hãy hưởng thụ. Đây là nói rõ trong 10  há  giới, đi đầu 

thai vào giới nào là có thể tự mình chọn lựa. Tự mình 

lựa  chọn  s    uyết  không  lựa  chọn  đường  ác.  Đâu  có 

người  nào  khờ  như  vậy?  Nhất  định  lựa  chọn  nơi  mà 

bản  thân  bạn  th ch  đến.  Nhưng  ở  trong  đây  có  điều 

kiện, chúng ta cần  hải chuẩn bị nh ng điều kiện này, 

nh ng  điều  kiện  này  thường  ngày   hải  tu  t ch.  Bình 

thường người không biết t ch lũy công đức, người chỉ 

biết  ham  mê  hưởng  thụ,  không  cần  nói  đến  sắ   mạng 

chung.  Lúc  về  già   hước  báo  đã  hưởng  hết  rồi,  đời 

sống  về  già  vô  cùng  bần  hàn,  không  có  ai  chăm  nom. 

Thậm ch  như chúng ta cũng thường nghe nói, có một 

số người già chết rồi, đã chết mấy ngày rồi hàng  óm 

mới  hát hiện. Bạn thấy điều này đáng thương biết bao! 

Lúc sắ   mạng chung bản thân biết rõ, không đau ốm, 

có bạn bè tốt, đồng tu ti n đưa, trợ niệm giú  bạn, đây 

đ ch  thực  là  đại   hước  báo.  Sinh  về  thế  giới  Tây 

Phương  Cực-lạc,  điều  này  trong  kinh  nói  rất  rõ  ràng, 

nh ng lời này chúng ta không được  hé  lơ là một ch  

nào. 

Thứ hai: “Thọ Ngã pháp h a” [Thọ giáo  há  con] 

Câu nói  này rất  uan trọng. “Ngã” là  Phật A Di 

Đà tự  ưng. 

99 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



“Thọ ngã  há  hóa”: Thế giới Tây Phương Cực-

lạc thù thắng, cũng là ở một câu này. Phật A Di Đà vì 

người vãng sanh giảng kinh thuyết  há ,  ưa nay chưa 

từng  gián  đoạn,  ở  nơi  đó  “Lục  trần”  thuyết   há . 

Không nh ng chánh báo, Phật A Di Đà thị hiện đủ loại 

thân. Phật A Di Đà thậm ch  còn biến hóa thành đủ loại 

chim, là loại bạn th ch, hiện thành thân chim đến thuyết 

há  cho bạn. Ưa th ch khổng tước, thì hiện thân khổng 

tước,  ưa  th ch  hạc  trắng  thì  hiện  thân  hạc  trắng,  thảy 

đều là hóa thân của Phật A Di Đà. Ngay cả nước chảy 

dưới  cầu  ở  thế  giới  Tây  Phương  Cực-lạc  cũng  là  hóa 

thân  của  Phật  A  Di  Đà,  không  thể  nghĩ  bàn.  Thuyết 

há  không gián đoạn, chúng ta ở trong môi trường đó 

s  không còn thời gian mê hoặc lại n a, bạn muốn mê 

cũng không có cơ  hội, nh ng  cái  mà  lục căn tiế   úc 

đều  là  Phật  đang  thuyết   há .  Ý  niệm  chúng  ta  vừa 

khởi thì Phật liền giảng một hồi đạo l  lớn cho chúng 

ta, vừa nghe  ong thì   nghĩ đã biến mất rồi. Chúng ta 

thấy từ chỗ này, thế giới Tây Phương Cực-lạc ch nh là 

trường học lớn của Phật A Di Đà, chúng ta đến đó để đi 

học, là lên lớ , tốt nghiệ  rồi s  làm Phật, sự tình nó là 

như vậy. 

Nhìn đi nhìn lại vẫn là giảng kinh đứng đầu. Dĩ 

nhiên có nói đến tọa thiền, có nói đến kinh hành, niệm 

Phật, nhưng chiếm tỉ lệ không nhiều bằng thuyết  há . 

Cái thế giới đó hạnh giải tương ưng. Câu  h a dưới đây 

là nói thành tựu của họ:  

100 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Thứ  ba:  “Tất  thành   -Nậu-Đa-La-Tam- iệu-Tam 

Bồ-đề” [Thảy đều đắc đặng,  uả vị Vô Thượng Chánh 

Ðẳng Chánh Giác] 

Câu  này  là  câu  mà  người  học  Phật  luôn  mong 

cầu. Đây là thành tựu của học nghiệ . Quả vị thì sao? 

Quả vị là học vị. Học vị là Phật đà. Câu nói này là hoàn 

toàn dịch theo âm tiếng Phạn. Không  hải không dịch 

được. Thời  ưa dịch kinh, ở trong  uy tắc dịch kinh có 

loại  không  dịch,  câu  này  là  thuộc  về  “Tôn  trọng 

không  dịch.”  Ý  nghĩa  của  nó  là  Vô  thượng-  Chánh 

đẳng-Chánh  giác.  “A”  dịch  thành  “Vô”,  “Nậu-đa-la” 

dịch  thành  “Thượng”,  là  “Vô  Thượng”,  “Tam”  dịch 

thành “Chánh”, “Miệu” dịch thành “Đẳng”, ch  “Tam” 

dưới đây cũng là “Chánh”, “Bồ-đề” dịch thành “Giác” - 

Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Chánh giác nói cách 

khác là không  hải ảo giác, không  hải tà giác. 

Phàm  hu chúng ta,  uả thật mà nói, cái giác của 

hàm   hu  là  ảo  giác.  Còn  có  một  số  người  tu hành  ở 

trong  lục  đạo,  họ  cũng  có  định  công,  cũng  có  tr   tuệ, 

thần  thông  đức  năng,  người  thông  minh  của  thế  gian 

chúng  ta  đều  không  thể  so  sánh  với  họ,  nh ng  người 

này  ở  trong Phật   há   đều không  thể  gọi  họ  là  chánh 

giác. 

 Tiêu chu n của “Chánh” là gì vậy? 

Kinh  Phật  có  một  tiêu  chuẩn,  tiêu  chuẩn  rất  rõ 

ràng. Phiền não chướng dứt hết rồi, thì cái giác đó được 

101 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



gọi  là  chánh  giác.  Phiền  não  chưa  có  dứt  hết,  thì  cái 

giác của bạn không chánh, ở trong cái giác này của bạn 

còn  en tạ   hiền não trong đó. 

 Sao gọi là Phiền não? 

Còn  có  ngã  chấ   ở  trong  đó,  nói  hơi  thô  thiển 

một  chút,  vẫn  còn     nghĩ  lợi   ch  riêng  tư  ở  trong  đó. 

Chỉ cần có   nghĩ lợi  ch riêng tư, có một   nghĩ “tôi” 

là không  hải chánh giác. 

 Chánh giác là gì? 

Cho  nên  ở  trong   uá  trình  tu  học  Phật   há , 

người  chứng  được   uả  A-La-Hán  mới  được  gọi  là 

chánh giác. Tam  uả dưới A-la-hán12 cũng không được 

gọi là chánh giác, họ còn  hải đi trên con đường hướng 

về chánh giác, vẫn chưa đạt được chánh giác; 

 Chánh đ ng chánh giác là gì? 

Hướng lên trên n a,  hải đoạn hết  hân biệt, tức 

trần  sa   hiền  não  đoạn  hết,  trần  sa   hiền  não  là   hân 

biệt. Cái này nếu như thật sự đoạn hết rồi, đó liền gọi là 

Chánh đẳng Chánh giác. Cách nói này,  uả thật mà nói 

vẫn là  hương tiện mà thôi. Nhưng cũng là sự thật. Tại 

sao  vậy?  “Bồ-tát   uyền  giáo”13  họ  không   hải  thanh 

văn,  duyên  giác,  họ   uả  đ ch  thực  là  Bồ-tát,  Bồ-tát  ở 

trong 10  há  giới. 

Còn  nếu   há  một   hẩm  vô  minh,  liền  kiến  một 

102 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

hần  tự  tánh.  Kinh  Phật  cũng  có  nói  chứng  một   hần 

há  thân, đây mới là chánh đẳng chánh giác danh  hù 

hợ  với thực. 

 Vô Thượng chánh đ ng chánh giác là gì? 

1   hẩm  vô  minh  đoạn  hết  rồi,  mới  gọi  là  vô 

thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  đó  là   uả  vị  của  Như 

lai, Phật  uả của viên giáo. 

Mục đ ch cuối cùng của sự giáo hóa của Phật A 

Di  Đà  ở  thế  giới  Tây  Phương  Cực-lạc  là  “Vô  thượng 

chánh  đẳng  chánh  giác”.  Phật  Th ch-ca-mâu-ni  giáo 

hóa  chúng  sanh  ở  thế  giới  Ta-bà  có  chia  thành     giai 

đoạn: Chánh giác, Chánh đẳng chánh giác, Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác, chia thành   giai đoạn. Không 

giống  chư  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  ở  thế  giới  khác, 

Thế giới Tây Phương Cực-lạc không chia thành    giai 

đoạn. Giống như chúng ta hiện nay, theo như cách nói 

trong  trường  học  hiện  nay  thì  thế  giới  Tây  Phương 

Cực-lạc  chỉ  có  một  lớ   tiến  sĩ,  nh ng  lớ   khác  đều 

không có. Chúng ta ngày nay đến thế giới Tây Phương 

Cực-lạc để đi học. Phàm thánh đồng cư độ, hạ hạ  hẩm 

vãng sanh cũng là lớ  tiến sĩ. Tại sao vậy? Phật A Di 

Đà  chỉ  dạy  chúng  ta  đều  là  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh  giác.  Đây  lại  là  chỗ  thù  thắng  không  gì  sánh 

bằng của thế giới Tây Phương Cực-lạc, nh ng thế giới 

khác không có. 

Chư Phật Như lai ở thế giới khác lậ  trường học, 

103 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



có thể nói dạy từ lớ  mẫu giáo đến lớ  tiến sĩ, dạy rất 

vất vả. Thế giới Tây Phương Cực-lạc không có, chỉ có 

lớ  tiến sĩ, dưới n a đều không làm. Cái này  uá tuyệt! 

Chúng  sanh  địa  ngục,  chúng  sanh  đường  ác,  chỉ  cần 

được vãng sanh là cũng tham gia lớ  tiến sĩ, ở chỗ này 

hải đặc biệt ghi nhớ. Chúng sanh đường ác họ vì một 

niệm sai lầm mà đọa đường ác, họ có thiện căn rất sâu 

dày. Sự việc này không nên nhìn thấy thật kỳ lạ, có thể 

là  bản  thân  chúng  ta,  nhất  thời hồ  đồ, làm  chuyện  sai 

lầm nên đến địa ngục, vậy thì thật sự  hải nương theo 

Bồ-tát Địa Tạng. Bồ-tát địa tạng đến chỉ dạy cho bạn, 

đánh thức bạn, khiến bạn giác ngộ, khiến bạn  uay đầu, 

là bạn được cứu rồi. 

Thứ tư: “Bất phục cánh đọa ác th ” [Chẳng còn đọa 

lạc, vào ba đường ác] 

Nếu  như  không   hải  vãng  sanh  thế  giới  Tây 

Phương  Cực-lạc,  tu  hành  ở  trong  cõi  nước  chư  Phật 

thông thường, chúng ta biết biên độ tiến lên thối  uống 

rất lớn. Cũng tức là nói s  thối chuyển. 

 Tại sao nói s  thối chuyển vậy? 

Tậ  kh  ác của chúng ta chưa hết, chưa đoạn hết, 

nh ng điều này đều là sự thật.   trong đời sống thường 

ngày  của  chúng  ta,     căn  tiế    úc  với  cảnh  giới  bên 

ngoài, vẫn còn khởi   nghĩ bất thiện, điều này đã chứng 

minh ác nghiệ  của chúng ta chưa hết. Ác nghiệ  chưa 

hết, vào thời điểm này có thiện nghiệ  ch n mùi, có thể 

104 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

sanh về   đường thiện. Nhưng  hước báo, thọ mạng ở 

trong   đường thiện cũng bằng không, cũng không  hải 

chân  thực.  Nhưng  tất  cả  chúng  sanh  được  mấy  người 

hiểu thấu? Sinh vào trong   đường thiện, vẫn mong cầu 

hú   u ,  mong  cầu  trường  thọ,  vọng  tưởng,  tham  dục 

một  núi. Do  đó lại  tạo  ác nghiệ   rồi, đây là vì  hưởng 

hước lại tạo ác nghiệ . Cho nên rất có khả năng họ lại 

đọa  vào  đường  ác.  Vừa  rồi  đã  nói  rồi,  vì  không  có 

duyên. 

Sau  khi  sanh  về  thế  giới  Tây  Phương  (Ý  nghĩa 

của câu này của ngài rất sâu), không nh ng ở thế giới 

Tây Phương Cực-lạc bạn s  không bị đọa đường ác, đó 

là điều không thể nào  ẩy ra. 

Nh ng  người  của  thế  giới  Tây  Phương  Cực-lạc 

này,   u   vị   hải  hiểu  rằng:  Đời  sống  không  gian  hoạt 

động của họ thật là  uá rộng. Tận hư không khắ   há  

giới là không gian sinh hoạt của họ. Chúng ta đọc thấy 

ở trong kinh, mỗi ngày hầu như là lúc nào họ cũng đến 

10   hương  thế  giới  để  tham  vấn  chư  Phật  Như  lai. 

trong “Kinh Di Đà” nói mỗi ngày cúng dường  10 vạn 

ức Phật. 10 vạn ức cũng không  hải là con số, nó đại 

biểu  cho  đại  viên  mãn.  10  là  đơn  vị  của  ch   số  viên 

mãn, cộng thêm vạn ức là đại viên mãn, tận hư không 

khắ   há  giới. Quá khứ, hiện tại, vị lai tất cả chư Phật, 

Bồ-tát, họ mỗi ngày đều đi cúng dường, hằng ngày gần 

gũi chư Phật Như lai. Cúng dường Phật, Phật nhất định 

vì họ thuyết  há . Đến thế giới khác cúng dường Phật 

nghe  há  cũng s  không đọa đường ác. 

105 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Cái     này  sâu  lắm,  rộng  lắm!  Thế  giới  Tây 

hương bảo đảm bạn s  không thối chuyển, không còn 

đọa  n a.  Cho  dù  đến  thế  giới  khác  cũng  s   không  bị 

đọa n a. Đây là sự thật không thể nghĩ bàn. 

Cho nên có một nhóm đồng tu nặng về tâm từ bi, 

mong  muốn  đời  sau  vẫn  làm   há   sư,  vẫn  độ  chúng 

sanh,  không  muốn  vãng  sanh về  thế  giới Tây  Phương 

Cực-lạc.  Chúng  ta  không  thể  không  bái   hục  đối  với 

loại người này. Nhưng đời sau họ có được vừa   th a 

lòng hay không? Quá khó nói! Đời sau mình làm chủ 

không  nổi,  nghiệ   lực  đang  làm  chủ.  Không   hải  đời 

sau muốn làm người thì làm người, muốn làm  há  sư 

thì làm  há  sư, muốn làm vua thì làm vua, vậy thì  uá 

tốt rồi! Thật đúng là vừa lòng hợ   . Cái khó là khó ở 

chỗ gọi là  “Việc không như ý thường 8-9” , đủ thứ  há  

ở  thế  gian  này  không  như  bạn  tưởng  tượng  đâu.  Bản 

thân  hoàn  toàn  không  thể  làm  chủ  được,  cũng  không 

hải  Phật  Bồ-tát  làm  chủ  cho  chúng  ta,  cũng  không 

hải thượng đế làm chủ, là nghiệ  lực làm chủ. Nghiệ  

lực là chúng ta ở trong đời sống thường ngày, khởi tâm 

động niệm, lời nói việc làm, nó làm chủ tể. Phàm  hu 

trong lục đạo không có người nào mà không bị nghiệ  

lực  chi   hối.  Người  không  bị  nghiệ   lực  chi   hối  ở 

trong lục đạo không có. 

mức thấ  nhất là  há  giới tứ thánh cũng đã ở 

ngoài lục đạo, nh ng người này  uả thực chứng được 

chánh giác, và đang tiến bước hướng về mục tiêu chánh 

đẳng  chánh  giác.  Có  thể  nói  họ  không  bị  trôi  theo 

106 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

nghiệ  lực, là như nhà Phật thường nói “Thừa nguyện 

tái lai”, họ có thể theo nguyện lực. 

 Nguyện lực và nghiệp lực khác nhau chỗ nào vậy? 

Khác  nhau  chỗ  người  theo  nguyện  lực  đến  thọ 

sanh, đúng như trong “Kinh kim Cang” đã nói “Ngoài 

không d nh tướng, trong không động tâm”.  Đó là theo 

nguyện  lực  đến.  Họ     căn  tiế    úc  cảnh  giới     trần 

đúng  như    trong  “Kinh  Kim  Cang”  nói   “Bất  thủ  ư 

 tướng,  như  như  bất  động”,  vậy  thì  người  này  mới  là 

người đ ch thực thừa nguyện tái lai. 

Nếu  như  chúng  ta  thấy  sắc,  nghe  tiếng,  còn  có 

hân  biệt,  vẫn  còn     nghĩ  sanh  khởi,  là  nghiệ   lực, 

không  hải nguyện lực. 

Hay nói cách khác, theo nguyện lực mà đến thật 

sự  nhìn  thấu  rồi,  thật  sự  buông   ả  rồi.  Nghiệ   lực  là 

chưa nhìn thấu, cũng chưa buông  ả, đây là chỗ không 

giống nhau. 

Cho  nên  đoạn  kinh  văn  này  của  Phật,  chúng  ta 

hải tham cứu thật tỉ mỉ. Chúng ta  hải có sự nhận thức 

tương  đối  sâu  sắc  về  thế  giới  Tây  Phương  Cực-lạc, 

cũng  hải biết mình hiện nay cần  hải tu học như thế 

nào, mới có thể  hù hợ  với điều kiện vãng sanh, có đủ 

tư cách vãng sanh, điều này rất  uan trọng. 

Chúng  sanh  trong  đường  ác,  tuy  trong  đó  có 

không   t  người  thiện  căn   hước  đức  sâu  dày.  Nhưng 

107 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



duyên của đường ác rất  ấu nên để có thể làm trỗi dậy 

thiện căn  hước đức của họ là rất khó khăn, thật không 

d  dàng. Mặc dù được Phật lực gia trì, sự từ bi của đại 

sĩ Địa Tạng, nhưng người thật sự có thể giác ngộ  uay 

đầu  thật  là   t   i.  Tình  trạng  này,  chúng  ta  không  khó 

nghĩ  ra.  Tại  sao  vậy?  Cõi  người  thông  minh  hơn    

đường ác rất nhiều.   trong kinh Phật tán thán:  “Chúng 

 sanh  trong  lục  đạo  chỉ  có  cõi  người  là  dễ  giác  ngộ.”  

D  giác ngộ, nhưng được mấy người giác ngộ? D  giác 

ngộ, mà người giác ngộ  t như vậy, không d  giác ngộ 

chúng ta tự nghĩ cũng biết rồi. Tôi nói lời này   là gì 

vậy?  Là  sợ   u   vị  hiểu  lầm,  nghĩ  đọa  vào  địa  ngục 

không  hề  gì,  còn  có  Phật,  Bồ-tát.  Bồ-tát  Địa  Tạng 

Vương vẫn có thể đến cứu tôi. Không sao cả làm việc 

ác nhiều một chút đọa địa ngục cũng không sợ, vậy là 

bạn sai  rồi! Cho nên bạn  hải  nghĩ  rằng,  cõi  người là 

cõi d  dàng được độ mà còn khó như vậy, thì   đường 

ác mức độ khó đó so với cõi người, không biết  hải gấ  

bao nhiêu lần? Chúng ta dứt khoát không được có  uan 

niệm sai lầm, là đọa   đường ác không sao cả, còn có 

Phật  Bồ-tát  đến  cứu.  Tuy  Phật  Bồ-tát  đến,  không  sai. 

Chưa hẳn bạn tiế  nhận được, chưa hẳn bạn chịu y giáo 

hụng hành. Có thể thái độ của bạn đối với lời chỉ dạy 

của Phật Bồ-tát còn tệ hại hơn so với hiện nay. Bạn sao 

có thể thành tựu? 

Nh ng điều này đều là chân tướng sự thật. Chỉ có 

hiểu rõ ràng, hiểu sáng t  chân tướng sự thật, thì mới 

biết  trân   u   nhân  duyên  hiện  tiền,  mới  biết  được  cái 

duyên này, giống như kệ khai kinh đã nói:  “Trăm ngàn 

108 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

 muôn kiếp khó gặp được.”  Chỉ có người nhận thức rõ 

ràng, người sáng t , mới biết nắm bắt thật chắc cái cơ 

duyên này, ở ngay trong một đời này  uyết định thành 

tựu. Một đời này sinh đến thế gian cũng chỉ vì một sự 

việc này. Nh ng việc lớn nào khác cũng đều là vụn vặt 

tầm thường. Tại sao vậy? Đều là lục đạo luân hồi. Chỉ 

có đọc kinh, nghiên cứu giáo l . Đọc kinh chỉ đọc một 

bộ kinh này, nghiên  cứu giáo  l  cũng chỉ  một  giáo  l  

này. Không nên đọc  uá nhiều,  uá tạ . Quá nhiều  uá 

tạ , s  đánh mất đi cái cơ duyên này, điểm này không 

thể không biết. 

Đồng  tu  chúng  ta  đang  ngồi  đây,  mỗi  vị  từ  vô 

lượng kiế   đến nay, đã gieo  t ch thiện căn  hước đức 

vô cùng sâu dày. Trong đời  uá khứ tại sao bạn không 

thành tựu vậy? Nhiều thứ  uá! Xen tạ   uá! Nên b  lỡ 

mất cái việc vãng sanh này của ch nh mình. Đời này lại 

muốn nhiều thứ tiế ,  en tạ  tiế  n a, thì chẳng  hải lại 

b   lỡ  mất  n a  hay  sao?  Đừng  làm  vậy  n a.  Chuyên 

tinh,  thâm  nhậ   một  môn.  Nếu  muốn  học  nh ng  kinh 

luận khác, học  há  môn khác, hãy đến thế giới Cực-

lạc học tiế . Chư Phật Như lai ở thế giới Cực-lạc đã mở 

ra vô lượng  há  môn, chúng ta hiện nay việc đầu tiên 

hải nghĩ cách về thế giới Cực-lạc. Học  há  môn, sau 

này hãy nói. Cho nên tôi  dạy mọi  người tứ hoằng thệ 

nguyện,   nguyện trước hiện nay  hải  ong,   nguyện 

sau  đến  thế  giới  Cực-lạc  làm  tiế .     nguyện  sau  là 

“Phá   môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học,  Phật  đạo  vô 

thượng  thệ  nguyện  thành.”  Đến  thế  giới  Cực-lạc  làm 

tiế . 

109 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 





(VCD 106) 

 

Thứ tư: “Bất phục cánh đọa ác th ” [Chẳng còn đọa 

lạc, vào ba đường ác] (tiế  theo) 

Kinh văn  càng  đọc,  t nh  cảnh  giác  của  chúng  ta 

s  càng cao. Hiểu rõ sâu sắc, không vãng sanh là  uyết 

định không được. 

Trong  vô  lượng   há   môn,  mỗi  một   há   môn, 

điều kiện của nó đều  hải đoạn kiến tư  hiền não,  hải 

đoạn  trần  sa   hiền  não,  còn   hải  đoạn  vô  minh   hiền 

não. Chỉ lấy cái thô nhất là kiến tư  hiền não mà nói, ở 

trong kinh Phật nói:  “Tam giới,    ph m kiến hoặc, 

 ph m tư hoặc”.  Đây là kiến tư  hiền não. Chúng ta ở 

trong một đời năng lực  há một  hẩm  cũng không có, 

đều là nói lời thành thật.   vào thời cổ nhân có, nhưng 

vẫn chỉ một số  t người rất  t  i. 

Chúng  ta  lấy  thiền  tông  mà  luận,  triều  Đường 

thiền  tông  đại  sư  lục  tổ  Huệ  Năng,  đây  là  một  vị  đại 

đức có thành tựu giáo hóa thù thắng nhất. Đại đức tông 

môn nhiều đời cũng không thù thắng bằng ngài. Dưới 

há  hội của ngài, minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ, 

cũng chỉ có    người. Qu  vị th  nghĩ, người học Phật 

với ngài, tham thiền với ngài có bao nhiêu người? T nh 

toán khiêm tốn nhất cũng có mấy chục vạn người. Vậy 

chúng  ta  có  thể  nghĩ  cũng  biết,  ở  trong  mấy  chục  vạn 

110 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

người, chỉ có    người thành tựu. Vậy mới biết cái khó 

của đoạn  hiền não. Nh ng người không thể thành tựu 

kia,  cũng  cùng  tiế   nhận  sự  chỉ  dạy  của  tổ  sư,  cũng 

cùng tham học với nhau, tậ  kh   hiền não đoạn không 

hết, thì bạn không thể thành tựu. 

Niệm  Phật  vãng  sanh  thì  d   dàng,  không  cần 

đoạn   hiền  não,   hục   hiền  não  là  được  rồi,   hục  d  

dàng hơn đoạn rất nhiều. Phục là gì vậy? Chỉ cần  hiền 

não không  hát tác liền gọi là  hục. Cho nên điều kiện 

vãng  sanh  của  tịnh  tông  chỉ  cần   hục   hiền  não  là 

được. Chúng ta hạ công  hu ở chỗ này,   nghĩ vừa khởi 

lên, liền dùng một câu “A Di Đà Phật” hàng  hục nó, 

đè nó  uống. Ý niệm thứ nhất khởi lên, thì niệm thứ hai 

là A  Di  Đà  Phật,   uyết  không  để  niệm  thứ  nhất  biến 

thành niệm  thứ   ,  thứ     liên  tục  mãi.  Liên  tục  mãi  s  

hình  thành  nghiệ   lực.  Vì  niệm  thứ  nhất  là  mê  hoặc, 

vẫn chưa tạo nghiệ , niệm thứ   là “A Di Đà Phật”, đã 

hàng   hục  nó  mất  rồi.  Đây  là  công   hu  thường  ngày 

chúng ta cần  hải làm. 

 Tại sao v n còn tạo nghiệp vậy? 

Tức là   niệm thứ nhất là vọng niệm,   niệm thứ 

vẫn là vọng niệm,   niệm thứ   tiế  theo vẫn là vọng 

niệm, A Di Đà Phật nghĩ không ra,  uên mất rồi! Vậy 

mới tạo nghiệ . Nếu như   niệm thứ    đã là A Di Đà 

Phật rồi, họ làm sao tạo nghiệ  được? Người niệm Phật 

hải có bổn  hận này, có công  hu này. 

111 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Cho nên  hải biết niệm, loại công  hu này làm ở 

trong tâm cho thật miên mật, ở mọi nơi, mọi lúc, ở mọi 

cảnh duyên, dứt khoát không được lơ là, một chút lơ là, 

vọng  niệm  liền  khởi  ngay.  Đây  là  đại  sự  nhân  duyên, 

việc này không khó. Khó chỗ nào vậy? Khó ở chỗ bạn 

không chịu làm, khó ở chỗ bạn lười biếng, lười nhác. 

Nếu  bạn  thật  sự  dụng  công,  thì  đúng  như  cái  gọi  là 

 “Vạn  người  tu  vạn  người  vãng  sanh.”  Không  giống 

như đoạn  hiền não, đoạn  hiền não khó lắm, ở trong 

một vạn người tìm không được một. Thậm ch  là trong 

mấy chục vạn người mới tìm được một vài người, cái 

đó khó thật. Phá  môn Tịnh Tông này không khó, khó 

ở chỗ bản thân chúng ta lười biếng, lười nhác, trì hoãn 

cẩu thả, vậy thì vô  hương. Chỉ cần thật sự  hấn chấn 

được tinh thần, dũng mãnh tinh tấn, thì không gì không 

thành công. Cổ đại đức Long Thọ Bồ-tát nói:  “Nhược 

 nhân  sanh  bỉ  quốc,  chung  bất  đọa  tam  thú.”  14.  Thiện 

Đạo đại sư của Trung Quốc cũng nói:  “Cho đến thành 

 Phật, không trải qua sanh tử”  15 đây là lời chứng minh 

cho chúng ta. Vãng sanh thế giới Tây Phương Cực-lạc 

thù thắng không gì bằng, không còn đọa ác đạo n a. 

Nếu  như  không  vãng  sanh  về  thế  giới  Tây 

Phương  Cực-lạc,  thì  nguy  cơ  đọa  trở  lại  ác  đạo  s   rất 

lớn. Gần như có thể nói, không đọa ác đạo chắc chắn là 

điều không thể. Chỉ cần bạn chưa ra kh i lục đạo luân 

hồi, thì   đường ác là  uê hương. Thời gian ở trong   

đường ác chắc chắn dài, còn thời gian ở   đường thiện 

thì ngắn ngủi, điều này cần  hải biết. Chúng ta ở trong 

đời người ngắn ngủi này  hải giác ngộ,  hải tu lấy cái 

112 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

hạnh  húc vĩnh hằng. Phá  môn không đọa lạc trở lại, 

ngày nay chúng ta gặ  được rồi. Huống hồ sanh về thế 

giới  Tây  Phương  Cực-lạc,  mọi  người  đều  là  một  đời 

viên mãn thành Phật. Ngay trong một đời chứng được 

A-Nậu-Đa-La-Tam-Miệu-  Tam  Bồ-đề  viên  mãn.  Cái 

lợi  ch thù thắng này, ở trong tất cả mọi kinh luận đều 

tìm không thấy. Đây là sự từ bi vô hạn của Phật Di Đà, 

cũng  là  đại  nguyện   hổ  độ  chúng  sanh  của  mười 

hương ba đời tất cả chư Phật Như lai. Trong hội này, 

trong  há  môn này á  dụng rồi, thực hiện rồi. 

Sau cùng   câu này là tổng kết của một chương 

này,  chương  này  có  hai  nguyện,  là  tổng  kết  của    

nguyện. 

Thứ năm: “Đắc thị nguyện, nãi tác Phật” [Được như 

nguyện nầy, con mới thành Phật]. 

Nguyện này là “Quốc vô ác đạo nguyện.” [Nước 

không  có  ác  đạo].  Người  vãng  sanh  về  thế  giới  Tây 

Phương Cực-lạc, nguyện vĩnh vi n s  không bị đọa lại 

ác đạo n a, hai nguyện này thành tựu rồi, Phật A Di Đà 

mới thị hiện làm Phật. 

Thứ  sáu:  “Bất  đắc  thị  nguyện,  bất  th   vô  thư ng 

chánh  giác” [Bằng  không  như  nguyện,  chẳng  thành 

Chánh Giác] 

Nếu như    nguyện này không làm được, ngài s  

thề không thành Phật. Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta, 

113 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Ngài  nói   “Phật A  Di  Đà  thành  Phật  đến  nay,  hiện  tại 

 đã    kiếp” . Hay nói cách khác,   nguyện này ngài đều 

đã  làm  được  rồi,  thực  hiện  vô  cùng  viên  mãn  rồi. 

Chúng ta  hải ghi nhớ môi trường sống ở bên đó rất tốt. 

Th  nhìn lại môi trường sống của chúng ta hiện 

nay. Trong kinh Phật nói  “Ngũ trược ác thế”  16, trược ác 

đến cực điểm. Báo ch  ngày nay, tôi thỉnh thoảng  em 

th ,  không  lật  vào  trong,  chỉ   em  tiêu  đề,  nói  người 

Châu  Âu  không  có  lòng  tin  đối  với  thức  ăn  hiện  nay, 

nh ng đồ ăn, cho đến các thứ đồ hộ , đều dường như là 

có  chứa  độc  tố  gây  ung  thư  ở  trong  đó,  trược  ác  đến 

mức  độ  như  vậy.     rằng  mấy  năm  n a  nước  cũng 

không uống được, mấy năm n a không kh  cũng không 

h t  thở  được,  thì  làm  sao?   ất  có  thể.  Trong  ăn  uống 

của  chúng  ta  hiện  nay  đều  có  độc,  sợ  tương  lai  trong 

không kh  cũng có độc. 

Cho  nên  người  thông  minh  hãy  nhanh  chóng  di 

dân  về  thế  giới  Cực-lạc.  Phật  Th ch-ca-mâu-ni  giới 

thiệu cho chúng ta một nơi tốt như vậy. L  nào chúng 

ta vẫn không động tâm sao? Vâng, chương thứ nhất chỉ 

giới thiệu đến đây. 

Mời  em chương thứ  . Phẩm kinh này tổng cộng 

có    chương, bên trong có  8 nguyện, hội tậ  vô cùng 

tốt. 

 NGUYỆN THỨ BA: Nguyện thân có sắc vàng ròng 



114 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

CHÁNH KINH: “Ngã tác Phật th i, thập phư ng thế 

gi i, sở hữu ch ng sanh, lệnh sanh ngã sát, giai  cụ 

t  ma, chân  im sắc thân” 

 [Dịch  nghĩa:  Lúc  con  làm  Phật,  thế  giới  mười 

 phương,  hết  thảy  chúng  sinh,  khiến  sanh  nước  con, 

 đầy đủ thân sắc, chân kim vàng tía, ]  

Nh ng  ch   này  ở  trong kinh  văn,  chúng  ta  hải 

đặc biệt lưu  . 

Thứ nhất: “Ngã Tác Phật th i” [Lúc con làm Phật] 

Vừa  mở  đầu,  Phật A  Di  Đà  nói:  “Ngã  tác  Phật 

thời”. Ngài hiện nay đã làm Phật rồi, đã thị hiện thành 

Phật 10 kiế  rồi, nên câu nói này không có vấn đề n a. 

Thứ  hai:  “Thập  phư ng  thế  gi i,  sở  hữu  ch ng 

sanh.” [Thế giới mười  hương, hết thảy chúng sinh] 

Bao gồm chúng ta ở trong đó. Câu này chúng ta 

có ở trong đó, bạn thấy thân thiết biết bao! Chúng ta là 

một  trong  tất  cả  chúng  sanh  của  thế  giới  10   hương. 

Nguyện này của Phật Di Đà  uan hệ với chúng ta, vô 

cùng mật thiết. Hay nói cách khác, ch nh là vì ta thuyết 

há . Thế giới Cực-lạc được tạo nên vì ta. Sự từ bi yêu 

thương của Di Đà Thế Tôn đối với ta, ngay cả cha m  

cũng  không  thể  sánh  bằng,  thế  gian  tìm  người  thứ    

cũng  không  có.     chỗ  này  chúng  ta  cũng   hải  học, 

chúng ta muốn gần gũi Phật A Di Đà, học Phật A Di Đà 

thì  học  ở  chỗ  này.  Người  ta  khởi  tâm  động  niệm  là: 

115 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



 “Thập phương thế giới, sở hữu chúng sanh.”  [Thế giới 

mười  hương, hết thảy chúng sinh]. Chúng ta ngày nay 

khởi tâm động niệm chỉ có mỗi một mình ta, nhiều lắm 

là  nghĩ  đến  bạn  bè  thân  th ch  ở  trong  gia  đình  mình, 

vậy là rất hiếm có rồi! Người ta khởi tâm động niệm là 

10   hương  thế  giới  tất  cả  chúng  sanh.  Cho  nên  hàm 

nghĩa ở bên trong câu nói này: Ý nghĩa thứ nhất là bao 

gồm  chúng  ta  trong  đó,  chúng  ta  là  chúng  sanh  được 

Phật hộ niệm; Ý nghĩa thứ   là chúng ta nhất định  hải 

noi theo Phật A Di Đà, niệm niệm  hải nghĩ đến tất cả 

chúng sanh. Ph a dưới đây là nguyện thứ 3: 

 Nguyện thứ ba:  Nguyện thân có sắc vàng ròng 

Thứ ba: “Lệnh sanh ngã sát, giai cụ t  ma, chân  im 

sắc  thân.” [Khiến  sanh  nước  con,  đầy  đủ  thân  sắc, 

chân kim vàng tía]  

 Một là: “Tử ma”  

“T   ma”  có  nghĩa  là  gì  vậy?  Là  nói  họ  thanh  tịnh  vô 

nhi m, thanh tịnh không có ô nhi m, tinh khiết đến cực 

điểm, 

 Hai là: “Chân kim sắc thân”:  

Kim  sắc  ở  chỗ  này  cũng  có  nghĩa  là   há   biểu 

trưng. Chúng ta ngày nay chấ  tướng, nhìn thấy Phật là 

sắc thân vàng ròng, đắ  tượng Phật liền dùng vàng dát 

lên, toàn thân đều là màu của vàng. Nếu  u  vị th  nghĩ 

116 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  


hiện nay một người trong chúng ta, nếu  uất hiện một 

người  như  vậy,  toàn  thân  đều  là  màu  vàng,  nhất  định 

người ta sợ b  chạy hết, ai còn dám tiế   úc họ n a? 

Chắc chắn  em họ như là  uái vật rồi. Cho nên “Kim” 

là  há  biểu trưng. 

Chúng  ta  ngày  nay  tạo  hình  tượng  Phật  Bồ-tát, 

trên đó cũng dùng màu của vàng, hoặc giả là dát vàng, 

dát  vàng  là  tương  đối  nhiều,     của   há   biểu  trưng. 

Biểu  trưng  điều  gì  vậy?  Biểu  trưng  cho  chân  thật. 

Trong tất cả mọi kim loại trên thế gian, chỉ có vàng là 

không đổi màu. Nh ng khoáng vật khác đều đổi màu, 

bị  ô- y  hóa.  Chỉ  có  màu  của  vàng  là  không  thay  đổi. 

Cho  nên  nó  được   em  là  kim  loại   u .  Thân  kim  sắc 

của Phật Bồ-tát cũng mang   nghĩa như vậy. Tâm của 

Phật  Bồ-tát  vĩnh  vi n  không  thay  đổi  “Chân  tâm”. 

Chúng ta hiện nay lậ  ra cương lĩnh tu học, “Chân tâm” 

chúng  ta  viết  thành  10  ch :  “Bình  đẳng”  không  thay 

đổi, “Thanh tịnh” không thay đổi, “Chánh giác” không 

thay  đổi,  “Từ  bi”  không  thay  đổi.  Không  thay  đổi  thì 

gọi là “kim sắc” (sắc vàng), còn nếu thay đổi thì không 

hải  vàng,  chúng  ta   hải  hiểu  rõ  cái     này.  Cho  nên 

nhìn thấy kim sắc trên tượng Phật, kim sắc trên tượng 

Bồ-tát, thì hiểu nó có nghĩa là  há  biểu trưng. Chúng 

ta học tậ  từ chỗ này, chúng ta đối với mọi người cũng 

giống  như  Phật  vậy,  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  10 

phương  thế  giới,  lòng  chân  thành  của  chúng  ta  vĩnh 

vi n không đổi, tâm thanh tịnh của chúng ta vĩnh vi n 

không đổi. 

117 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



“Chân thành” tức là một mảy may hư ngụy cũng 

không có, bạn thật sự làm Phật rồi, bạn là tâm Phật rồi; 

“Thanh  tịnh”  là  một  mảy  may  ô  nhi m  cũng 

không có. Lợi  ch riêng tư là ô nhi m, Tham, Sân, Si, 

Mạn là ô nhi m, ham muốn là ô nhi m, nh ng thứ này 

thảy đều buông  ả cho thật sạch s , vĩnh vi n không bị 

ô  nhi m  lại  n a,  đây  ch nh  là  kim  sắc  thân  “Thanh 

tịnh” của bạn. 

“Bình  đẳng”  là  nói  cao  thấ .  Phàm   hu  có  tâm 

cao  thấ ,  cao  thấ   thì  không  bình  rồi.  Cho  nên  tất  cả 

mọi  chúng  sanh  trong  10   hương  thế  giới,  không  có 

hân cao thấ , chân tâm “Bình đẳng”. 

“Chánh giác”:   mọi lúc, ở mọi nơi, ở trong tất 

cả  cảnh duyên, niệm niệm giác chứ  không mê là thân 

kim sắc “Chánh giác”. 

“Từ  bi”  là  tâm  thương  yêu  vô  điều  kiện,  yêu 

thương tất cả chúng sanh, vĩnh vi n không đổi là thân 

kim sắc “Từ bi”. 

Qu  vị  hải hiểu được cái   nghĩa này, nếu không 

thì bạn s  làm sai tất cả. Đại sư Thiện Đạo cũng đã nói: 

 “Chư Phật dục hiển thường trụ bất biến chi tướng, thị 

 cố  hiện  hoàng  kim  sắc.”  17  Các  ngài  đều  hiểu  được    

nghĩa của  há  biểu trưng. 

trong “Hội sớ” đại đức  ưa của Nhật Bản nói, 

giới thiệu thế giới Cực-lạc: “Ngã quốc nhân dân, thuần 

118 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

 nhất  kim  sắc,  vô  hữu  hảo  ác,  bỉ  ngã  bình  đ ng,  tình 

 tuyệt vi thuận. ”18 

Cách  nói  này  đều  nói  rất  hay.  Thế  giới  Tây 

hương  thực  hiện  rồi,   u   vị   hải  hiểu     nghĩa  biểu 

trưng  của  nó.  Không   hải  nói  người  thế  giới  Tây 

Phương  Cực-lạc,  ai  ai  cũng  là  màu  hoàng  kim.  Cách 

nói  này,  rất  nhiều  người  sau  khi  nghe   ong  liền  chau 

mày, lắc đầu, cái thế giới này không có gì hay, không 

muốn  đi.  Người  nào  người  nấy  cũng  đều  vàng  óng, 

chẳng  có  gì  thú  vị  cả.  Cho  nên   hải  hiểu  được  nghĩa 

chân thật của nó, cái đ   chân thật. 

Cái đ   chân thật có tiêu chuẩn hay không vậy? 

Vừa có tiêu chuẩn liền hết đ   ngay. Tại sao vậy? Tiêu 

chuẩn thẩm mỹ của mỗi người đều không giống nhau, 

đây là điều  rõ ràng d  thấy.  Năm loại  màu sắc bày ra 

trước  mắt,  người  này  thì  th ch  màu  đ ,  người  kia  thì 

th ch màu  anh, họ đều khác nhau cả. Người th ch màu 

đ  thì màu đ  đ  , màu  anh không đ  . Người th ch 

màu   anh  thì  màu   anh  đ  ,  màu  đ   không  đ  .   ốt 

cuộc màu nào đ  ? Màu nào không đ  ? Thế giới Tây 

hương  nhiều  người  về  như  vậy,  quan  niệm  thẩm  mỹ 

của  mỗi  người  cũng  không  giống nhau,  đến  nơi  đó  là 

mỗi  người  tùy  th ch,  vậy  là  tốt  rồi.  Cho nên   hải  biết 

đ     ấu  không  có  tiêu  chuẩn  mới  là  đ    thật,  có  tiêu 

chuẩn liền hết đ   ngay. 

Nhưng ở trong không có tiêu chuẩn, cũng có một 

tiêu  chuẩn  tuyệt  đối,  ch nh  là  chân  thực,  vĩnh  vi n 

119 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



không thay đổi, đây là tiêu chuẩn tuyệt đối. Bạn th ch 

cái gì, th ch như thế nào nó liền biến hiện như thế ấy. 

Cái  này  trong  kinh  Phật  nói  có,  nếu  bản  thân  thể  hội 

được,  Phật  nói  ở  trong  kinh  đến  thế  giới Tây  Phương 

Cực-lạc,  ứ sở mà bạn cư trú. Trong kinh nói cung điện 

lầu các, tôi không th ch ở cung điện lầu các, tôi th ch ở 

nhà  tranh,  nó  liền  biến  thành  nhà  tranh,  tùy  tâm  ưa 

th ch. Bạn muốn lớn thì nhà bạn ở liền biến lớn, muốn 

nh  thì biến nh . Muốn ở trên không nó liền nổi ở trên 

không, muốn ở dưới đất nó liền hạ  uống đất. Sự việc 

cứ tùy tâm ưa th ch, mọi thứ đều tùy tâm ưa th ch, vậy 

mới gọi là chân thiện mỹ tuệ. 

Trước đây có người từng nói với tôi, không muốn 

đến thế giới Tây Phương Cực-lạc. Tại sao vậy?   nơi 

đó  không  tốt.  Tôi  h i?  Không  tốt  ở  chỗ  nào?  Anh  ta 

nói: Nhà c a đều giống nhau, có gì đ   đâu? Nhà nhà 

đều là lầu   tầng,   hàng cây, tôi  em  ong một nhà thì 

không  muốn   em  nhà  thứ     n a,  không  bằng 

San rancisco,  San rancisco  mỗi  ngôi  nhà  đều  khác 

nhau, mỗi một ngôi nhà cách thức, màu sắc đều không 

giống  nhau,  vô  cùng  rõ  rệt.   ất  đ  !  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực-lạc,  cũng  giống  y  như  vậy,  không  có  cái 

nào mà không  hải tùy tâm ưa th ch, biến hóa vô cùng. 

“Thất” (bảy) nó không  hải là con số, đều do cái bệnh 

chấ  tướng, cho rằng mỗi nhà đều  ây    tầng,   hàng 

cây.  Họ  không  hiểu     nghĩa  của   ,     là  đại  biểu  viên 

mãn. Sao gọi  là viên  mãn?  Tùy tâm ưa th ch  ch nh là 

viên mãn. Cho nên không có gì mà không vừa lòng hợ  

,  đây  mới  gọi  là  viên  mãn.  Cho  nên  nghĩa  thú  của 

120 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

há  biểu trưng nhất định  hải hiểu. 

Đây là nói  cái  tốt  của thân tướng, thanh tịnh vô 

nhi m, vĩnh hằng bất biến. Vĩnh hằng bất biến ch nh là 

kh e  mạnh  trường thọ.  Cái  thân  thể  này  của  chúng  ta 

hiện  nay  biến  đổi,  không   hải  biến  đổi  theo  mỗi  năm, 

không   hải  biến  đổi  theo  mỗi  ngày,  mà  biến  đổi  theo 

từng  Sát-na,  biến  thành  già,  biến  thành  hư  hoại.  Còn 

thân thể của người ở thế giới Tây Phương Cực-lạc vĩnh 

hằng  bất  biến,  không  già,  không  hoại,  không  suy, 

không bệnh. Thế giới Tây  hương không nhìn thấy có 

một người nào bị bệnh. Cho nên nơi đó không có bác 

sĩ,  cũng  không  có  thuốc  men.  Nếu  bạn  h i  họ  thuốc 

men,  h i  bệnh,  họ  không  hiểu,  chưa  từng  nghe  nói. 

Không nh ng không có nh ng sự này, mà danh từ cũng 

không có, có một thế giới đ   như vậy. 

 NGUYỆN THỨ 4: Nguyện có ba mươi hai tướng tốt.  

 

CHÁNH  KINH:  “Tam  thập  nhị  ch ng,  đại  trượng 

phu tư ng.” 

 [Dịch nghĩa: Ba hai vẻ đẹp, tướng đại trượng phu]  

Câu này  ch nh là   “Tam thập nhị  tướng nguyện”  

(Nguyện Ba hai tướng tốt). 

Thông  thường  nói  chúng  sanh  trong  10   hương 

thế  giới,  đại  khái  tương  tự  như  thế  giới  Ta-bà.  Hình 

dáng của chúng ta, màu sắc của da không giống nhau, 

121 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



tướng mạo cũng không giống nhau.   trong tình trạng 

này, khó tránh kh i việc tạo nên sự bất bình trong tâm 

người,  tướng  mạo  đoan  chánh,  trang  nghiêm  đ    đ , 

người  ta  tiế    úc  liền  ưa  th ch,  bản  thân  liền  sinh  ra 

cống cao. Sắc tướng tôi đoan nghiêm, rất nhiều người 

các anh không bằng tôi, kiêu mạn! Nếu như thể chất cơ 

thể suy yếu, tướng mạo không đ  , sinh ra mặc cảm tự 

ti, thảy đều sinh  hiền não. Vì cơ thể của mình, vì dung 

mạo của mình, thường sinh  hiền não. 

Phật A  Di  Đà  rất  thông  minh,  nhìn  thấy  tâm  tư 

của  chúng  ta.  Cho  nên  sinh  về  thế  giới  Tây  Phương 

Cực-lạc,  thì  tướng  mạo  của  mỗi  người  đều  vô  cùng 

viên mãn.  “Tam thập nhị chủng, đại trượng phu tướng”  

[Ba hai vẻ đ  , tướng đại trượng  hu]. 

Qu   vị   hải  biết,  đây  là  thời   ưa,  người  Ấn  Độ 

cho  rằng  người  có      tướng  này  là   u   tướng.  Người 

Ấn độ có cách nói này, người Trung Quốc cũng có cách 

nói  này,   hước  tướng.  Người  Trung  Quốc  nói   u  

tướng,   hước  tướng.  Ch    hước  tướng  này  là  rất  có 

đạo  l .  Tướng  mạo  là   hước  báo,  thể  chất  cũng  là 

hước báo. 

Trong  Kinh  Luận  Duy  Thức  nói  với  chúng  ta, 

mọi  người  chúng  ta  đều  đến  đầu  thai  ở  cõi  người,  ở 

trong  giai  đoạn  này,  ở  trong  khu  vực  này,  chúng  ta 

chung  sống  với  nhau,  ai  cũng  đều  được  thân  người. 

Đây là dẫn nghiệ  dẫn đường chúng ta đến cõi này để 

đầu  thai.     trong  nghiệ   lực  có     loại:  Mọi  người 

122 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

chúng  ta  giống  nhau,  đều  đến  cõi  người  để  đầu  thai, 

được thân người, đây là thuộc về “Dẫn nghiệ ”; Nhưng 

cái thân thể mà mỗi người chúng ta có được đều khác 

nhau; thể chất tức là nói mức độ sức kh e không giống 

nhau, thọ mạng dài ngắn khác nhau, diện mạo màu da 

không  giống  nhau,  hưởng  thụ  đời  sống  không  giống 

nhau, nh ng thứ này gọi là “Mãn nghiệ ”. 

Mãn nghiệ  là  uả báo của tạo thiện, tạo ác trong 

đời  uá khứ. Nếu như trong đời  uá khứ thiện nhiều ác 

t, thì mãn nghiệ  của chúng ta s  thù thắng. Phật nói 

với chúng ta  uả báo của bố th , bố th  tài được giàu có, 

bố th   há  được thông minh tr  tuệ, bố th  vô úy được 

sức  kh e  trường  thọ.  Chúng  ta  liền  biết  được  mãn 

nghiệ  được tạo nên như thế nào. Người này có tiền, rất 

giàu có, là trong đời  uá khứ họ th  tài nhiều, trong đời 

này họ được  uả báo giàu có. Nếu như họ bố th , bố th  

rất  thoải  mái,  bố  th   rất  hoan  hỷ  thì  của  cải  trong  đời 

này  họ  s   được  rất  d   dàng.  Bất  kể  là  họ  làm  trong 

ngành nghề nào, rất nhanh,  không cần tốn nhiều  công 

sức gì cả, nhưng kiếm được rất nhiều tiền, đây là mãn 

nghiệ  của họ; Nếu như bố th  rất mi n cưỡng, sau khi 

bố th  rồi lại hối tiếc, họ vẫn có  hước báo, nhưng kiếm 

tiền  kiếm  rất  vất  vả.  Cho  nên  nhân  và   uả  nhất  định 

tương ưng không một mảy may sai lệch. Chúng ta  hải 

hiểu được cái đạo l  này, sau đó mới biết mình  hải tu 

t ch như thế nào. 

Nếu chúng ta muốn học tậ ,  hải tu  hước báo vô 

lậu19,  cái  này   hải  hiểu,  sao  gọi  là  vô  lậu  vậy?     chỗ 

123 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



này chúng ta không thể nói cặn k , nói cặn k  s  mất 

rất nhiều thời gian. Nói tóm lại, tu  hước mà ta không 

mong  hưởng   hước,  đây  ch nh  là  vô  lậu.  Tu   hước 

mình  nhất  định  được   hước  báo,   hước  báo  có  được 

hãy  để  cho  đại  chúng   ã  hội  hưởng,  bản  thân  chuyên 

cầu  Tịnh-độ,  chuyên  cầu  Phật  đạo,  vậy  là  tốt.  Nh ng 

cái bạn đã tu là  hước báo vô lậu. Phước báo vô lậu, thì 

hưởng  không  hết.  Phước  báo  h u  lậu,   hần  trước  đã 

nói, khi hưởng  hước lại tạo nghiệ . Cho nên họ s  đọa 

ác đạo tiế . Phước báo vô lậu s  không đọa lại ác đạo. 

Cho  nên      tướng này,  tướng  đại  trượng   hu  là 

tiêu chuẩn của người thời  ưa. Mỗi một tướng đ   đều 

có  nghiệ   nhân.  V   dụ  trong  kinh  Phật  thường  nói: 

“Tướng lưỡi rộng dài” đây là tướng tốt. Nghiệ  nhân là 

gì  vậy?  Không  vọng  ng .     trong  kinh  Phật  nói,  một 

người     đời không  vọng  ng ,  thì  lưỡi của  họ  lè  ra  có 

thể liếm được chó  mũi. Phật Th ch-ca-mâu-ni thường 

hay  giảng  kinh  thuyết   há ,  nói  tôi  không  lừa  mọi 

người, ngài đã chứng minh, lưỡi của ngài khi lè ra che 

k n cả mặt. Các bạn có làm được không? Chứng minh 

điều  gì  vậy?  Đời  đời  kiế   kiế   không  vọng  ng ,   ưa 

nay không lừa gạt người, mới có cái tướng tốt này. 

Cho  nên  nhà  Phật  tạo  tượng   hải  tạo  cho  được 

nhân  uả. Tạo tượng Phật, tạo tượng Bồ-tát, tạo tượng 

La-hán đều có  há  biểu trưng nhất định, mang   nghĩa 

giáo dục ở trong đó, không  hải tạo tùy tiện được. Hiện 

nay chúng ta nhìn thấy rất nhiều tượng Phật, Bồ-tát là 

tạo  theo tượng người nghệ thuật. Tại  sao vậy? Không 

124 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

tạo ra được 32 tướng. Thời  ưa tạo tượng, căn cứ theo 

trong  “Kinh  tạo  tượng  độ  lượng”  đã  nói  mà  tạo.  Phải 

tạo  ra  được  “Tam  thậ   nhị  chủng,  đại  trượng   hu 

tướng.”  Để  người  ta  sau  khi  nhìn  thấy  liền  hiểu  được 

cái  gì  là  nhân.  Tu  nhân  như  thế  nào  s   được   uả  báo 

như thế nào. 

Ngoài    tướng ra, còn có 80 vẻ đ   đi kèm, đây 

gọi  là  tướng  hảo   uang  minh.      tướng,  80  vẻ  đ    đi 

kèm, thì nhân  uả thảy đều nói hết, nói rất tường tận, 

rất  rõ  ràng,  do  cư  sĩ  Giang Vị  Nông  trong “Kinh  kim 

cang  giảng  nghĩa”.  Nếu   u   vị  muốn  biết,  có  thể  đi 

tham khảo. Năm  ưa chúng ta đã giảng  ua “Kinh kim 

cang” tại đây rồi. Bản kinh chúng tôi chọn cũng là bản 

của  cư  sĩ  Giang  Vị  Nông.  Nhưng      tướng  chúng  tôi 

cũng  chưa  nói  rõ, nói  rõ   uá   hiền   hức,  nhắc   ua  là 

được  rồi.  Nếu   u   vị  muốn  biết  nhiều  thêm,  cuốn 

“Giảng  nghĩa”  này  ở  đây  chúng  tôi  có  rất  nhiều,  tự 

mình có thể lấy đọc. Đặc biệt nhắc nhở mọi người, là 

tạo tượng Phật nhất định  hải dựa theo  uy tắc này, vậy 

mới là như  há . 

Nhưng trên thực tế mà nói, không chỉ    tướng, ở 

trong kinh luận đại thừa thường nói: “Phật có vô lượng 

tướng,  tướng  có  vô  lượng  vẻ  đ  ”  đó  là  sự  thật.  Vô 

lượng,  vô  tận  tướng  hảo   uang  minh,  lưu   uất  từ  tự 

tánh viên mãn. Chư Phật Bồ-tát ứng hóa ở thế gian  hải 

tùy  tục,  cái  gọi  là  “Tùy  loại  hóa  thân”.  Trong  “Phẩm 

hổ môn” nói Bồ-tát Quán Thế Âm có    ứng hóa, đây 

là điều mà  u  vị đều biết. “Phẩm  hổ môn” mọi người 

125 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



đều đọc rồi.    ứng thân, ch nh là    loại, ở trong mỗi 

loại lại là vô lượng vô biên. V  dụ nói: cần dùng thân 

đồng  nam,  thân  đồng  n   để  thuyết   há ,  hình  dáng 

đồng nam rất nhiều, đồng n  cũng không chỉ một loại, 

đó  là  nói  một  loại,      loại.  Các  ngài  hóa  hiện  không 

hải  h u   ,  không   hải  tùy  theo     của  mình  mà  biến 

hóa mà tùy theo   của chúng sanh. Biến hóa tùy theo   

của mình là  hàm  hu, không  hải thánh nhân. Qu  vị 

nên  biết  rằng:  ở  trong  lục  đạo  nh ng  thiên  thần,   uỷ 

thần, tinh linh này, cũng biết biến  hiện  ra thân người, 

tùy theo   của mình; Phật Bồ-tát không như vậy, Phật 

Bồ-tát là tùy theo   của chúng sanh. Trong “Kinh lăng 

nghiêm” nói rất hay:  “Tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri 

 lượng.”  20  Tùy  chúng  sanh  cũng  có  nguyên  tắc,  chúng 

sanh  th ch  thân  tướng  như  thế  nào,  các  ngài  liền  hiện 

thân tướng như thế ấy, thân tướng không cố định. Hiện 

thân tướng như vậy, chúng sanh ưa th ch, ưa th ch s  d  

dàng độ họ. Cho nên Phật Bồ-tát hiện thân là vì chúng 

sanh, chứ không  hải vì mình, đều nhằm giú  đỡ chúng 

sanh  giác  ngộ,  giú   đỡ  chúng  sanh   uay  đầu,  giú   đỡ 

chúng sanh khai ngộ tu hành chứng  uả, không có một 

niệm  nào  là  vì  bản  thân,  vậy  mới  là  thị  hiện  của  chư 

Phật Bồ-tát. 

trong  đây  có  đạo  l ,  cái  đạo  l   này  là  hằng 

thuận chúng sanh. Chúng sanh có vọng tưởng, có  hân 

biệt,  có  chấ   trước,  họ  nhìn  thấy  họ  ưa  th ch  loại  sắc 

tướng này, họ mới có thể sinh khởi tâm k nh yêu. Họ 

k nh người này, ưa th ch người này, người này nói họ 

mới  chịu  nghe.  Cùng  một  câu  nói,  người  không  ưa 

126 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

th ch, nói nhiều lần đi n a cũng không nghe. Người ưa 

th ch  nói  một  câu,  họ  liền  nghe  theo  ngay.  Cho  nên 

Phật  Bồ-tát  độ  chúng sanh, nhất định  hải  tìm  vào  cái 

mà  chúng  sanh  th ch,  mới  có  thể  khiến  chúng  sanh 

được lợi  ch, đây là nói thân tướng,    tướng. 

chỗ  này  đặc  biệt  nhớ  kỹ,  chỗ  này  nói   “Tam 

 thập nhị chủng, đại trượng phu tướng.”  [Ba hai vẻ đ  , 

tướng  đại  trượng   hu].  Là  tiêu  chuẩn  của  người  thế 

gian  chúng ta.  Thật  sự  đến thế giới Tây Phương Cực-

lạc thì không  hải hình tướng này, là thân có vô lượng 

tướng, tướng có vô lượng vẻ đ  , nói không hết. Dưới 

đây   câu này, là nguyện thứ 5. 

 NGUYỆN THỨ 5: Nguyện thân không sai biệt. 

 

CHÁNH  KINH:  “Đoan  chánh  tịnh   hiết,  tất  đồng 

nhất loại, nhược hình mạo sai  iệt, hữu hảo    giả.” 

 [Dịch  nghĩa:  Đoan  trang  nghiêm  chánh,  tinh  khiết 

 thanh  tịnh,  đều  đồng  một  loại.  Hình  mạo  nếu  khác, 

 có tốt có xấu]  

Câu này chính là  “Thân vô sai biệt nguyện”: 

Đến chỗ này là một đoạn. Ph a sau một câu này 

“Bất  thủ  chánh  giác”  [Không  ở  ngôi  Chánh  Giác]  là 

tổng  kết  của     nguyện  này.  Văn  nguyện  này  chỉ  đến 

chỗ này, chỉ có 4 câu. 

Thứ nhất: “Đoan chánh” [Đoan trang nghiêm chánh] 

127 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Đây là nói tướng mạo, tướng mạo đoan chánh. 

trong Phật  há  gọi là trang nghiêm, người thế gian gọi 

là đ  . 

Thứ hai: “Tịnh  hiết” [Tinh khiết thanh tịnh] 

Điều  này  càng  khó  được.  Thân  tâm  thanh  tịnh, 

cái gọi là “Không nhi m mảy bụi.” 

Thứ ba: “Tất đồng nhất loại” [Đều đồng một loại] 

thế giới Tây Phương Cực-lạc hoàn toàn giống 

nhau. Tướng mạo của mỗi người đều đoan chánh tịnh 

khiết, hoàn toàn giống như tướng hảo của Phật. 

Thứ tư: “Nhược hình mạo sai  iệt, hữu hảo    giả.” 

[Hình mạo nếu khác, có tốt có  ấu] 

đây  liền  có  vấn  đề,  “Hình  mạo  sai  biệt,  h u 

hảo  ú giả”. Thế giới Ta-bà chúng ta rất rõ ràng, rất rõ 

rệt.  Chúng  ta  ở  trong  một  đời,  đã  thấy  được  mấy  lần 

tướng mạo hai người giống nhau vậy?   trong đời này 

tôi chỉ thấy có một lần, chỉ thấy được một lần. Tướng 

mạo  của  hai  người  hoàn  toàn  giống  nhau,  họ  không 

hải  anh  em,  không   hải  người  một  nhà,  rất  khó  gặ  

được! Là tôi trong thời gian kháng chiến, lúc đi học tại 

Qu   Châu,  có  một  bạn  học  cùng  lớ   của  tôi,  sau  khi 

kháng chiến thắng lợi, tôi đi học ở Nam Kinh, trong lớ  

lại  có  một  người  bạn  học,  tướng  mạo  giống  hệt  như 

người bạn học trước đây của tôi, động tác cũng giống, 

dáng đi cũng giống, rất kỳ lạ. Có một hôm tôi gọi anh 

128 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

ta  lại,  tôi  nói:  Anh  có  nh ng  ưu  điểm  nào,  nh ng 

khuyết  điểm  nào,  chỉ  ra  từng  cái  từng  cái  cho  anh  ta 

thấy, anh ấy vô cùng kinh ngạc. Anh ấy nói:  

-  Sao  bạn  biết  vậy?  Là  bạn  biết  đoán  số,   em 

tướng  hải không? 

Tôi nói: 

- Tôi không biết đoán số, tôi biết  em tướng. 

Anh ấy nói:  

- Bạn  em như thế nào? 

Tôi liền nói với anh ấy. Tôi nói:  

- Trước đây tôi có một người bạn học, tướng mạo 

giống hệt như anh vậy. 

T nh  tình  của  hai  người  đại  khái  cũng  giống 

nhau,  sở  th ch  cũng  giống  nhau,   uả  nhiên  không  sai. 

Không d  gì gặ  được. Điều này đối với việc học Phật 

của tôi sau này, có một thể nghiệm như vậy. 

 Tướng mạo từ đâu mà có vậy? 

Người   em  tướng  họ  s   nói:  “Tướng  tùy  tâm 

chuyển.” Cái tướng mạo này ch nh là tâm tư của bạn. 

Không nên cho rằng tâm tư của bạn, ẩn náu ở trong tâm 

không ai biết. Kỳ thực nó lộ hết ở trên mặt. Người tâm 

129 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



lơ  là  nhìn  không  ra.  Người  tâm     tinh  tế,  có  khi  là 

người có học vấn, người có định công, người có tr  tuệ, 

họ  nhìn   ua  là  biết  ngay.  Tâm  tư  của  bạn  đều  ở  trên 

mặt.  Tướng  tùy  tâm  chuyển.  Chỉ  có  một  người  tướng 

mạo hoàn toàn giống nhau, thành Phật, vì tâm của Phật 

đều  giống  nhau.  Phật  Phật  đạo  đồng,  tướng  mạo  của 

Phật với Phật hoàn toàn giống nhau, tướng này là tâm 

biến  ra.  Tướng  của  Bồ-tát  thì  “Đại  đồng  tiểu  dị”. 

Tướng  của  La-hán  khác  biệt  s   rất  lớn.  Các  bạn  th  

em, ở dưới đại điện của chúng ta có cúng dường 18 vị 

La-hán,  tướng  mạo  của  mỗi  người  không giống  nhau. 

Nhưng tướng của Bồ-tát thì rất giống nhau. Tướng la-

hán  không  giống  nhau.  Tại  sao  vậy?  La-hán  vọng 

tưởng,   hân  biệt  chưa  dứt.  Cho  nên  tướng  mạo  s   có 

khác biệt. Nhưng kiến tư  hiền não của họ dứt rồi, tuy 

cái tướng mạo đó thấy rất kỳ lạ, bạn hãy nhìn tỉ mỉ, họ 

rất  lương  thiện,  họ  không  ác.  Tại  sao  vậy?  Kiến  tư 

hiền não dứt rồi. 

Tướng  mạo  không  giống  nhau  cũng  dẫn  đến 

hiền não cho chúng sanh. Phật A Di Đà hiểu được tình 

trạng này. Cho nên dùng nguyện lực của ngài, tạo nên 

hàm là người vãng sanh về thế giới Tây Phương Cực-

lạc, tuyệt đối không có cái  hiền não này. Người ở thế 

gian  này  do  tướng  mạo  không  giống  nhau,  mà  tạo  ác 

nghiệ   thật   uá  nhiều,  nhiều  không  kể   iết.  Cho  nên 

Phật A  Di  Đà  từ  bi  đem  cái  duyên  mà  chúng  sanh  tạo 

tác  ác  nghiệ   dứt  sạch  toàn  bộ  cho  chúng  ta  rồi.  Thế 

giới  Tây   hương  chỉ  có  thiện  duyên,  không  có  ác 

duyên, đây là chỗ thù thắng hy h u không gì bằng. 

130 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến 

đây thôi.  A Di Đà Phật. 


****** 

 

(VCD 107) 

Xin  mở  bản  kinh  ra,  “Khoa  hội”  trang  1 ,  hàng 

thứ   của kinh văn. Đây là chương thứ  , chúng ta đem 

kinh văn đọc một đoạn để đối chiếu: 

 NGUYỆN THỨ 6 - Nguyện có Túc mạng thông. 

 NGUYỆN THỨ 7 - Nguyện có Thiên nhãn thông.   

 NGUYỆN THỨ  8- Nguyện có Thiên nhĩ thông.  

 

CHÁNH  KINH:  “Ngã  tác  Phật  th i,  sở  hữu  ch ng 

sanh,  sanh  ngã   u c  giả,  t   tri  vô  lượng   iếp  th i 

t c  mạng  sở  tác  thiện  ác,  giai  n ng  động  thị,  triệt 

thính,  tri  thập  phư ng   hứ  lai  hiện  tại  chi  s ,   ất 

đắc thị nguyện,  ất th  chánh giác.” 

 [Dịch  nghĩa:  Khi  con  làm  Phật,  tất  cả  chúng  sinh, 

 sanh vào nước con, đều tự biết thấu, thiện ác đã làm, 

 vô lượng đời trước; có thể nhìn suốt, nghe thông biết 

 tận, sự việc ở trong mười phương ba đời, không đặng 

 nguyện nầy, không thành Chánh Giác.] 

Bắt đầu  em từ đoạn này. Kinh văn  hẩm thứ   

tổng  cộng  có      chương,  trong  đó  tổng  cộng  có   8 

131 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



nguyện. Đây là thứ   : “Túc mạng thông nguyện”, thứ 

: “Thiên nhãn thông nguyện”, thứ 8 “Thiên nhĩ thông 

nguyện”, ở trong chương này có   nguyện. 

trong  đại  kinh  Phật  nói  với  chúng  ta,  ch  

“thông” này là thông đạt, không có chướng ngại, cũng 

giống như đại sư Thanh lương ở trong “Hoa Nghiêm” 

nói với chúng ta “L  sự vô ngại, sự sự vô ngại”. 

Phật nói năng lực thấy của mắt chúng ta là tận hư 

không, khắ   há  giới. Không nh ng có thể thấy hiện 

tại, còn có thể thấy  uá khứ, còn có thể thấy vị lai. Đây 

mới gọi là đức năng vô chướng ngại, mắt thấy sắc như 

vậy,  tai  nghe  tiếng  cũng  như  vậy,  năng  lực  của     căn 

đều là cứu cánh viên mãn. Nhưng chúng ta hiện nay cái 

năng lực này bị mất hết rồi. 

Chúng  ta  hiện  nay  cái  thấy  này,  nếu  như  có 

chướng ngại thì không thể đột  há được. Như cái giảng 

đường  này  hiện  nay  của  chúng  ta,  tường   ung   uanh 

giảng đường đây  là  chướng ngại.  Chúng  ta  chỉ  có  thể 

nhìn  thấy  ở  bên  trong  chướng  ngại  này,  bên  ngoài 

chướng  ngại  chúng  ta  không  nhìn  thấy  được.  Giảng 

đường  của  chúng  ta  hiện  nay  ở  tầng   ,  ở  tầng      h a 

dưới  chúng  ta  cũng  không  nhìn  thấy  rồi.  Năng  lượng 

thấy hiện nay đã biến thành như thế này! 

Không nh ng thấy như vậy, mà nghe cũng là như 

vậy. Nghe âm thanh gần, chúng ta có thể nghe thấy,  a 

thì  không  nghe  thấy.  Âm  thanh  lớn  có  thể  nghe  thấy, 

132 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

âm thanh nh  thì không nghe thấy, đều  ảy ra chướng 

ngại. 

Phật nói với chúng ta, chướng ngại từ đâu mà có 

vậy? Không rõ nhân  uả, khởi thị  hi nhân ngã, tham 

sân  vô  minh.  Chúng  ta  thường  nói  vọng  tưởng,   hân 

biệt,  chấ   trước,  thế  là  làm  chướng  ngại  đi  bản  năng 

của chúng ta. 

Chúng  ta  không  thể  nói  mất  hết.  Hiện  nay  mắt 

cũng có thể thấy, tai cũng có thể nghe, nhưng  hạm vi 

uá  nh   rồi,  không  thể  đạt  đến  hư  không   há   giới, 

không  thể  biết   uá  khứ,  vị  lai,  đây  là   ảy  ra  chướng 

ngại nghiêm trọng rồi. 

Đoạn  kinh  văn  này  nói     loại  năng  lực.  Túc 

mạng: Túc mạng là biết  uá khứ, vị lai; Mắt là thấy; Tai 

là  nghe.  Thông  thường  ở  trong  Phật   há   gọi  là  lục 

thông,   loại thần thông. Lục thông ch nh là: Túc mạng, 

Thiên nhãn, Thiên nhĩ, Tha tâm, Thần túc và Lậu Tận 

thông. 

Năm loại  h a trước của sáu loại này, có tu được, 

có báo được,  như  thiên  nhân,  uỷ thần họ có  uả báo 

ngũ  thông.  Năng  lực  thông  lớn  hay  nh ,  cũng  là  mỗi 

người  khác  nhau,  tu  được  thế  nào  hãy   em  công   hu 

định  tuệ  của  ch nh  họ.  Tình  trạng   hát  thông  cũng 

không giống nhau. 

Chỉ có Lậu tận thông thứ  , là thánh nhân mới có. 

133 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Thánh  nhân  là  chỉ  Tứ   uả  La-Hán  tiểu  thừa.  Lậu  là 

danh từ đại biểu cho  hiền não, ở chỗ này chuyên chỉ 

cho Kiến tư  hiền não. Lậu tận là  hiền não dứt hết rồi, 

kiến tư  hiền não dứt hết rồi, vậy mới chứng được  uả 

A-la-hán. Cho nên  ưng là bậc thánh. 

Còn     loại   h a  trước  này,   hàm  thánh  đều  đầy 

đủ.     chỗ  này  chúng  ta  cần  chú   ,  năng  lực  đã  nói  ở 

đây,  năng  lực  lục  thông  này  với  thông  thường  trong 

kinh  luận  đã  nói  là  khác  nhau.     trong  kinh  Phật  nói 

với chúng ta:  Phàm  hu túc mạng thông lớn nhất, chỉ 

có thể biết 8 vạn kiế , vượt  ua 8 vạn kiế  thì họ không 

biết n a. 8 vạn kiế  này, chúng ta nghe thấy đã khiế  

rồi,  con  số  thiên  văn.  Nhưng  nh ng  người  ở  thế  giới 

Cực-lạc  này,  chúng  ta  biết  được  đều  là  người  từ  10 

hương  thế  giới  niệm  Phật  vãng  sanh  về  nơi  đó  cả, 

công  hu niệm Phật  có sâu cạn không đồng. Cho nên 

đến thế giới Tây Phương Cực-lạc  hẩm vị cũng không 

giống nhau. Mặc dù công  hu kém nhất là hạ hạ  hẩm 

vãng sanh. Qu  vị nên biết, chúng ta niệm Phật không 

vãng sanh thì thôi, nếu vãng sanh chắc chắn không  hải 

hạ hạ  hẩm. Tại sao vậy? Trong kinh nói rõ ràng, hạ hạ 

hẩm đều là tạo nghiệ  ngũ nghịch thậ  ác. Tuy chúng 

ta tạo nghiệ , vẫn chưa nghiêm trọng như vậy. Tội ngũ 

nghịch thậ  ác, sám hối niệm Phật vãng sanh,  hần lớn 

là hạ hạ  hẩm ở cõi Phàm thánh đồng cư. Mặc dù vãng 

sanh như  vậy,  nhưng năng lực thần thông họ có được 

cũng hơn hẳn Bồ-tát thông thường. Không nh ng hơn 

hẳn Bồ-tát thông thường, còn vượt  ua đại Bồ-tát thông 

thông  thường,  thậm  ch   là  chúng ta  có  thể  nói:  Bồ-tát 

134 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

uả vị tam hiền21 của  1 vị  há  thân đại sĩ của thế giới 

Hoa Tạng, cũng không sánh bằng. 

Thế giới Cực-lạc tại sao được thù thắng như vậy? 

Đây  là  do  được  uy  lực  bản nguyện  của  Phật A  Di  Đà 

gia trì. Bản nguyện ở chỗ nào vậy? Chỗ chúng ta hiện 

nay học ch nh là bản nguyện của ngài. Nếu như chúng 

ta sinh về thế giới Tây Phương Cực-lạc, không có loại 

năng  lực  này,  thì  Phật A  Di  Đà  s   không  thành  Phật. 

Ngài  hiện  nay  đã  thành  Phật  10  kiế   rồi,  có  thể  thấy 

mỗi nguyện ngài đều đã thành hiện thực rồi, điều này 

chúng ta có thể rất yên tâm. 

Qu  vị đồng tu nhất định  hải biết,  hải nhớ kỹ, 

uyết định cầu sanh Tịnh-độ. Dứt khoát không nên  hát 

tâm  đời  sau  vẫn  lại  làm  người,  hoặc  là  đời  sau  sanh 

thiên,  thế  thì  bạn  đã  sai  lầm  lớn  rồi!  Bạn   hát  cái 

nguyện  này,  bạn  s   đạt  được,  nhưng  rất  đáng  tiếc! 

Phước báo nhân thiên có, nhân thiên không được t nh là 

quả  báo,  bạn  chưa  thoát  kh i  lục  đạo  luân  hồi.  Đã 

không thoát kh i được lục đạo luân hồi. Hay nói cách 

khác, bạn s  không tránh kh i  hải đọa   đường ác, đây 

là điều chắc chắn. Cho nên kinh Phật không thể không 

đọc,  không  thể  không  nghe.  Tình  trạng  trong  lục  đạo 

luân hồi không thể không hiểu tường tận. 

Chúng  ta  ngày  nay  một     niệm  sai  rồi,   uả  thật 

mà nói   uá đáng tiếc! Trong kệ khai kinh  nói:  “Trăm 

 ngàn muôn kiếp khó gặp được”  khó khăn lắm mới có 

được cơ hội tốt như thế này. Gặ  được  hương  há  có 

135 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



thể thoát kh i luân hồi, có thể viên thành Phật đạo, bạn 

gặ  được rồi. Nếu như bạn nhận thức không rõ ràng, 

niệm sai rồi, l  nào không đáng tiếc hay sao? Thế  uất 

thế gian không có việc nào đáng tiếc hơn việc này n a. 

Chúng ta  hải hiểu rằng, kinh văn từng câu từng 

ch , đều không nên sơ  . Mới mở đầu, Phật A Di Đà tự 

mình nói:  

Thứ  nhất:  “Ngã  tác  Phật  th i,  sở  hữu  ch ng  sanh, 

sanh ngã  u c giả.” [Khi con làm Phật, tất cả chúng 

sinh, sanh vào nước con].  

Các bạn th  suy nghĩ câu nói này của ngài là   gì 

vậy?  Đây  là  nói  mười   hương  vô  lượng  vô  biên  thế 

giới,  chỉ  cần  có  chúng  sanh  có  đầy  đủ  t n,  nguyện, 

muốn  hát tâm cầu sanh thế giới Tây Phương Cực-lạc, 

đều có thể được sanh về. Chúng ta ngày nay có thể tin, 

có  thể   hát  nguyện,  ở  trong  một  câu  nói  này  đã  bao 

gồm  bản  thân  chúng  ta  ở  trong  đó.  Chúng  ta  là  một 

hần t  của thế giới Tây Phương Cực-lạc. 

Đã là một  hần t  của thế giới Tây Phương Cực-

lạc, là đệ t  đ ch thực của Phật A Di Đà, chúng ta đối 

với nghĩa l  của một bộ kinh này, nếu như không thông 

đạt, không hiểu rõ, không tin tưởng, không thể y giáo 

hụng hành, thì bạn là đệ t  giả, không  hải thật. 

Đệ t  đ ch thực của Phật A Di Đà, đối với nghĩa 

thú của kinh điển  hải hiểu thật rõ ràng, hiểu thật tường 

136 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

tận, tin sâu  hát nguyện, y giáo  hụng hành,  uyết định 

vãng sanh. 

Đoạn  kinh  văn  này  là  nói  sinh  về  thế  giới  Tây 

Phương  Cực-lạc  chánh  báo  vi  diệu,  nói  một  bộ   hận 

này. Các bạn ở trong “Phân đoạn” cũng  em thấy: 

 Nguyện thứ sáu: Nguyện có Túc mạng thông. 

 

Thứ hai: “T  tri vô lượng  iếp th i t c mạng, sở tác 

thiện ác.” [Đều tự biết thấu, thiện ác đã làm, vô lượng 

đời trước] 

Đây là nguyện thứ   “Túc mạng thông nguyện.” 

Câu nói này không thể tùy tiện  em  ua. 

 Một là: “Tự tri” [Tự biết] 

Sinh  về  thế  giới Tây  Phương  Cực-lạc,  một  cách 

tự nhiên bản thân bạn s  biết thôi. Biết điều gì vậy? 

 Hai là: “Vô lượng kiếp thời.”  [Vô lượng đời trước] 

Trong đời  uá khứ từng đời từng kiế , tình trạng 

đời  sống  của  bạn,  bạn  đều  biết  tất  cả.  Trong  đời   uá 

khứ, bạn cũng từng làm thiên vương, bạn cũng từng bị 

đọa địa ngục A Tỳ, điều này mỗi người đều đã từng làm 

rồi. Hiện nay  uên hết  rồi!  Cái  năng lực này  mất  hết, 

không còn biết n a. Về đến thế giới Tây Phương Cực-

lạc,  trong  nguyện  này  Phật A  Di  Đà  gia  trì,  năng  lực 

này của chúng ta lậ  tức s  hồi  hục. 

137 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Nói  đến vấn đề  của  nh ng  năng  lực này,  có  thể 

thấy được nh ng người ở thế giới Tây Phương Cực-lạc 

này, năng lực không  hải do tu mà có, không  hải do tu 

mà được, cũng không giống như ngũ thông có được của 

chư thiên sắc giới hay dục giới. Hoàn toàn là dựa vào 

quả báo được an bày từ uy lực bản nguyện của Phật A 

Di Đà, vậy là được đại tự tại. 

Đại đức  ưa đã nói với chúng ta: Nh ng năng lực 

này của Phật Bồ-tát so với nhị thừa, thiên nhân có rất 

nhiều chỗ không giống nhau: 

 Năng lực của Phật, Bồ tát khác Nhị thừa: 

Cái thứ nhất “ ộng h   khác nhau”:  

trong kinh Phật nói: La-hán tiểu thừa năng lực 

của họ, có thể đạt đến  2 lần  1.000  cõi nước. Thế giới 

của một vị Phật của chúng ta là Tam thiên (3 lần 1.000) 

đại  thiên  thế  giới22.  Cũng  tức  là  nói  họ  có  năng  lực 

(năng lực của ngũ thông, họ không có lậu tận thông, là 

năng lực của ngũ thông), họ có thể biết được  2 cái (2 

lần 1.000), tức là  chúng ta gọi là Trung thiên thế giới, 

tiểu thiên thế giới, trung thiên thế giới, họ có năng lực 

lớn như vậy. 

Duyên giác cao hơn A-la-hán một bậc, năng lực 

của họ có thể biết được Tam thiên đại thiên thế giới. 

Nhưng  chúng  ta  đã   em  thấy  ở  trong  kinh  này, 

hạm  vi  là  “Ức”  “Na-Do-Tha”23  trăm  ngàn  cõi  Phật24. 

138 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Cái khoảng cách này thật là  uá lớn. Qu  vị th  nghĩ, 

muốn  tu  thành   uả  A-la-hán,  muốn  chứng  được   uả 

b ch  chi Phật,  là khó cỡ nào? Chúng ta dù cả đời này 

cũng chắn chắn làm không được. Không nh ng  uả vị 

cao cỡ này làm không được, thật sự mà nói, Tu-đà-hoàn 

tiểu thừa, công lực hết cả đời chúng ta cũng làm không 

được.  Không  tin  bạn  có  thể  th   mà   em.  Tu-đà-hoàn 

tiểu  thừa   hải  đoạn  hết  88   hẩm  kiến  hoặc  trong  tam 

giới:  Thân  kiến,  Biên  kiến,  Kiến  thủ  kiến,  Giới  thủ 

kiến, Tà kiến. Tam giới tổng cộng có 88  hẩm, chúng 

ta  một   hẩm  cũng   há  không  nổi.  Cho  nên   hàm   hu 

ch nh  hiệu  như  chúng  ta,  đâu  có  năng  lực  thoát  kh i 

tam  giới?  Không  dựa  vào  uy  lực  bản  nguyện  Di  Đà, 

thời kỳ Mạt  há  có thể nói, không có một người nào 

được  thành  tựu.  Triệu  triệu  người  tu  hành,  không  có 

một  người  được,  đây  là  nói  lời  chân  thật!  Trong  tâm 

chúng ta  hải luôn hiểu rõ,  hải luôn sáng t . Ngày nay 

chúng ta được cứu, chỉ có dựa vào Phật A Di Đà, bạn 

không niệm  Phật  A  Di  Đà,  bạn  niệm  gì  đây?  Sinh  về 

tây  hương Tịnh-độ, được uy lực bản nguyện của Phật 

A Di Đà gia trì, cái năng lực này gần như không kém 

hơn so với Phật A Di Đà,  uyết không thể Thanh văn, 

Duyên  giác  có  thể  sánh  bằng.  Phá   thân  Bồ-tát  cũng 

sánh không nổi, đây là nói chân thật. Phá  thân Bồ-tát 

nếu  có  thể  sánh  bằng,  thì  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  tại  sao 

muốn  hát nguyện cầu sanh Tịnh-độ? 

Cái khác nhau thứ   là “Nhiều  t khác nhau”: 

Thanh Văn, Duyên Giác  “Nhất tâm nhất tác, bất 

139 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



 năng chúng đa”  cũng tức là nói, nếu họ tác   muốn biết 

một  sự  việc, thì  chỉ biết  một  việc  này  thôi, không thể 

đồng thời biết hết mọi việc, họ làm không được. Chúng 

ta ngày nay gọi là “Chú  ”. Chú   bạn mới có thể hiểu 

rõ  một  sự  việc,  không  chú     thì  một  việc  cũng  hiểu 

không rõ ràng.   trong kinh Phật cũng thường hay nói 

“Tác   ”,  tác     ch nh  là  chúng  ta  gọi  là  chú   ,  nó  có 

nghĩa như vậy. 

Chúng  ta   em  thấy  trong  “Kinh  Địa Tạng”,  Bà-

la-môn n , Quang Mục n , gặ  được Phật, Bồ-tát, (nếu 

gặ   được  A-La-Hán,  A-La-Hán  nhất  định   hải  nhậ  

định,  mới  có  thể  nhìn  thấy  người  thân  của  họ  ở  chỗ 

nào), Phật thì không cần  hải tác  . Chứng t  năng lực 

của Phật lớn hơn nhiều so với A-La-Hán. Hơn n a Phật 

Bồ-tát  có  năng  lực  cùng  lúc  hiện  vô  lượng,  vô  biên 

thân. Như trong “Phẩm  hổ môn” đã nói, đ ch thực là 

“Ngàn  nơi  cầu  nguyện,  ứng  ngàn  nơi.”  Cùng  lúc  ở 

nh ng vị tr  khác nhau, chúng sanh có cảm, Bồ-tát thảy 

đều có thể ứng, vô lượng, vô biên hóa thân, thị hiện đủ 

thứ thân khác nhau.   trong “Phẩm Phổ Môn” nói Bồ-

tát Quán Thế Âm    ứng thân. Thưa với  u  vị, Bồ-tát 

Quán Thế Âm ở mọi lúc, ở mọi nơi đều có    ứng thân. 

Làm sao biết vậy? Chỉ cần chúng ta chịu suy nghĩ một 

chút  liền  biết  ngay.  Cái  thế  gian  này  chúng  sanh   uá 

nhiều,  uá  hức tạ . Khi chúng sanh có khổ nạn, trong 

tâm có cầu Phật, Bồ-tát giú  đỡ, Bồ-tát Quán Âm đều 

biết  rồi,  chúng  sanh  khởi  tâm  động  niệm,  Phật  Bồ-tát 

đã biết cả rồi. Cho nên chúng sanh có cảm, thì Phật lậ  

tức liền có ứng, cảm ứng vô cùng nhanh chóng. Bồ-tát 

140 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

hiện thân tướng gì vậy? Không nhất định, tùy theo cảm 

của chúng sanh mà hiện tướng. Không  hải Phật Bồ-tát 

có   hiện tướng, Phật Bồ-tát vô  , Phật Bồ-tát không có 

tâm, không có   niệm. Cho nên có thể hiện vô lượng, 

vô biên thân. Trong “Kinh Lăng Nghiêm” nói rất hay: 

  Tùy  chúng  sanh  tâm,  ứng  sở  tri  lượng”  25.  Tâm  của 

Phật Bồ-tát là tùy theo   niệm của chúng sanh mà hiện. 

Cho nên cùng lúc dùng vô lượng, vô biên thân thị hiện 

khắ  nơi giú  đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn. Cái năng 

lực này thật là  uá lớn, đây là “Nhiều  t khác nhau”. 

Cái khác thứ   là “Lớn nh  khác nhau”. 

Người  nhị  thừa  nếu  như  hiện  thân  lớn,  thì  cái 

thân lớn của họ không thể thâu nh . Nếu như họ hiện 

thân nh , thì thân nh  không thể biến lớn. Nhưng Phật 

Bồ-tát thì không như vậy, họ có thể hiện thân lớn, thân 

lớn có thể thâu nh . Cái gọi là Tu Di v  dụ thân lớn, có 

thể thâu nh  vào trong hạt cải, họ có thể thâu nh . Bồ-

tát cũng có thể hiện thân nh , thân nh  lại có thể dung 

chứa tất cả, nh  chứa được lớn, tự tại vô ngại. Đây là 

cái mà người nhị thừa làm không được. Tại sao lại có 

loại tình trạng này vậy? Chúng ta học Phật học đến nay 

đã đọc nhiều kinh luận rồi, cũng có một chút nhận biết. 

Tất cả  há   hàm là “Xứng tánh”26 liền tự tại vô ngại. 

Người nhị thừa chưa kiến tánh. Cho nên mặc dù 

họ có thể hiện thân lớn, có thể hiện thân nh , họ không 

được tự tại, không  ứng tánh. 

141 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Chư  Phật  Bồ-tát,  Bồ-tát  này  ch    t  cũng  là   há  

thân đại sĩ,  há một  hẩm vô minh, thấy một  hần chân 

tánh, đây là kiến tánh. Sau khi kiến tánh rồi, thì không 

có một  há  nào là không  ứng tánh. Cho nên họ tự tại 

vô ngại, tức là “Hoa Nghiêm” gọi là cảnh giới “Tứ vô 

ngại”: L  vô ngại, Sự vô ngại, L  sự vô ngại, Sự sự vô 

ngại.  Như  vậy  mới  biết  được,  chỗ  đáng   u   của   ứng 

tánh, không  ứng tánh không thể giải  uyết vấn đề. 

Thiền  tông  tu  học  là  lấy  cái  này  làm  mục  tiêu. 

Gọi là  “Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh”.  Tu học 

lấy cái này làm mục tiêu. Tông môn như vậy, thì giáo 

hạ  đâu  có  ngoại  lệ  được?  Giáo  hạ  ở  trên  mặt  danh 

tướng  nói  không  khác  nhau.  Giáo  hạ  gọi  là  đại  khai 

viên giải. Tông môn gọi là minh tâm kiến tánh. Trong 

Tịnh-độ tông chúng ta gọi là “L  nhất tâm bất loạn”. 

trong Mật  tông gọi là “Tam  mật  tương ưng”. Danh từ 

gọi không giống nhau, nhưng kỳ thực chỉ là một. 

Chúng  ta  muốn  học  Phật,  học  Phật   hải  hiểu 

được  học  cái  gì?  Mục  tiêu  của  chúng  ta  ở  chỗ  nào? 

Quyết  định  không  được  làm  sai.  Kiến  tánh,  viên  giải, 

tương  ưng,  thành  thật  mà  nói,  ngay  cả  l   nhất  tâm 

chúng ta thảy đều làm chưa được. Nếu bạn có thể làm 

được, không nh ng thoát kh i lục đạo, thậ   há  giới 

cũng thoát kh i, bạn liền thành Phật, bạn ch nh là  há  

thân đại sĩ, trong nhà Phật gọi bạn là đại thánh, không 

hải tiểu thánh. 

Tuy làm chưa được, nhưng không thể không biết, 

142 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

không thể không đi theo con đường này. Chỉ cần không 

đi ngược lại con đường này, thì sự tu học của chúng ta 

là  đúng  đắn.  Tư  tưởng  liền  thuần  chánh,  chánh  tri 

chánh kiến. Sự hành trì của chúng ta gọi là chánh hạnh, 

vậy là đúng rồi. 

Cho nên chánh tri, chánh kiến, chánh hạnh, niệm 

Phật  cầu  sanh  Tịnh-độ,  chúng  ta  s    uyết  định  nắm 

chắc   hần  vãng  sanh.  Sinh  về  thế  giới  Tây  Phương 

Cực-lạc, được Phật A Di Đà gia trì, năng lực của chúng 

ta  lậ   tức  s   hồi   hục,  tình  trạng  hồi   hục  gần  giống 

như   uả  vị  của  Như  lai.  Cho  nên  đây  là  cảnh  giới 

không thể nghĩ bàn, là  há  khó tin, so với bất kỳ  há  

môn  nào  cũng nhanh  chóng  và  chắc  chắn  hơn, tu học 

lại thuận tiện. 

Đạo  tràng  chúng  ta  có  một  số  đồng  tu  đến  từ 

hương  a, đến đây để tham học, tham gia  há  hội của 

chúng ta để cùng nhau tu học. Nhưng  ã hội hiện đại, 

chúng ta  hải hiểu rõ,  hải sáng t . Cổ nhân nói:  “Đạo 

 cao  một  thước,  ma  cao  một  trượng” .  Qu   vị  đồng  tu 

hãy  uan sát tỉ mỉ, bạn cần nên hiểu rõ. Ngày nay Phật 

há  so với một số ngoại đạo khác, so với một số ma, 

ngoại ma, kém  a so với người ta. Bất luận ở  hương 

diện  nào  cũng  không  sánh  bằng,  không  sánh  bằng 

người ta. Chúng ta căn cứ kinh luận học tậ   há  môn 

niệm  Phật,  người  bên  ngoài   há  hoại  rất  nhiều,  nói 

niệm Phật  không thể thành tựu, nhất định cần  hải tu 

há  môn nào đó khác. Tại sao họ  hải làm như vậy? 

Không mong cho bạn vãng sanh Tịnh-độ, không mong 

143 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



cho  bạn  thoát  kh i  luân  hồi.  Tại  sao  họ   hải  làm  như 

vậy?     trong  kinh  điển  Phật  nói  rất  rõ  ràng.  Thế  Tôn 

lúc  năm   ưa,  Ma  vương  Ba  Tuần  đã  tìm  đến  Phật 

Th ch-ca-mâu-ni.  Phật  rất  từ  bi,  người  nào  cũng  tiế  

kiến. Ba Tuần nói với Phật Th ch-ca-mâu-ni rằng, ông 

ta muốn  há hoại Phật  há . Phật bảo với ông ta, tất cả 

há  mà Phật đã nói là  há  thuần chánh, không có bất 

kỳ người nào có thể  há hoại được. Ba Tuần liền nói: 

Đợi đến thời kỳ Mạt  há  của ông, tôi bảo ma t , ma 

tôn của tôi thảy đều  uất gia, khoác áo cà sa của ông để 

há  hoại  Phật   há   của  ông.  Phật  Th ch-ca-mâu-ni 

nghe  ong liền rơi lệ, không nói một lời nào n a. 

Thời  kỳ  Mạt   há ,  ma  t ,  ma  tôn  s   rất  nhiều, 

chuyên đi cản trở người tu hành, chuyên đi  há hoại t n 

tâm của người. Cho nên trước khi Thế Tôn nhậ  diệt, 

cáo giới với đệ t  đời sau   câu nói: “Tứ y  há ”. Nếu 

như bạn có thể làm theo 4 câu nói này, sức của ma lớn 

cỡ nào cũng không thể  há bạn được. 

 “Tứ y pháp”  27 :  

Câu thứ nhất: “   há  bất y nhân”: 

Phá  là gì? Phá  là kinh điển. Chúng ta dựa theo 

nh ng điều đã nói trong kinh điển mà tu học. Người ta 

bất  kể  họ  nói  như  thế  nào,  họ  nói  không  giống  như 

nh ng gì kinh điển đã nói, thì chúng ta không tin theo 

họ. Chúng ta nghe theo họ, vậy là bạn học với họ rồi, 

chứ  không   hải  học  với  Phật.  Bạn  đổi  thầy  giáo  rồi, 

144 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

cũng đổi  há  môn rồi. Bạn làm sao có thể thành tựu 

trong Phật  há  được? “   há  bất y nhân” câu nói này 

Đại sư Thiện Đạo chú giải trong “Kinh Phật Quán Vô 

Lượng  Thọ”,  ở  trong  “Chương  thượng   hẩm  thượng 

sanh”  đã  nói,  ngài  đã  nêu  ra v   dụ,  nêu  lên   uá  nhiều 

rồi.  “Kinh  Phật  Quán Vô  Lượng Thọ”  chúng  ta  giảng 

rồi.  Thượng   hẩm  thượng  sanh  chương  này  cũng  đặc 

biệt nói rồi, đều có băng ghi âm lưu hành. Qu  vị có thể 

nghe  thật  nhiều  lần,  thì  t n tâm  của  bạn  s   không dao 

động. 

Vẫn  có  rất  nhiều  người   hản  đối  chúng  ta  hiện 

nay  niệm  bản  hội  tậ   “Kinh Vô  Lượng Thọ”,  cực  lực 

hản đối, nói cái bản này là bản do cư sĩ tại gia hội tậ , 

không  thể  tin  được,  nhất  định   hải  bảo  mọi  người  đi 

niệm bản dịch nguyên. Lời này nói ra dường như cũng 

có đầy đạo l . Dụng   cuối cùng của họ là gì vậy? Qu  

vị suy nghĩ liền hiểu ngay, tôi không cần  hải nói n a. 

Hội tậ  không  hải Hạ Liên Cư mở đầu, cư sĩ Vương 

Long Thư  mở  đầu,  cư  sĩ  Ngụy  Mặc Thâm  kế  tục,  Hạ 

Liên  Cư  là  người  thứ   .  Tại  sao  không   hản  đối    

người trước, mà cứ  hản đối người này vậy? Hơn n a 

bản hội tậ  của cư sĩ Vương Long Thư đã nhậ  tạng, đã 

đưa vào “Long Tạng” triều Thanh rồi. Bạn nên kiện ra 

tòa với Hoàng đế Càn Long, nói hoàng đế Càng Long 

sai  rồi.  Nh ng  cao  tăng  đại  đức  mấy  năm  đầu  triều 

Thanh  đó  đều  không  có  mắt,  chỉ  có  bạn  mới  thật  là 

thiện tri thức. Đâu có kiểu đạo l  này? Bạn nói bộ kinh 

này không được, bộ kinh này lưu thông mười mấy năm 

nay, người nương theo bản kinh này tu hành niệm Phật, 

145 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



vãng sanh tướng lành hy h u, tận mắt chúng ta đã thấy, 

ch nh  tai  đã  nghe,  có  đến  mấy  chục  người  rồi,  đây  là 

chứng cứ. Bạn ngày nay  hản đối, bạn biểu di n vãng 

sanh cho tôi  em th . Nếu như bạn mắng họ một trận, 

hê bình, bài   ch, bạn hãy đứng ở đó vãng sanh, thì tôi 

lậ   tức  tin  liền.  Không  có  cái  bản  lĩnh  này,  chúng  tôi 

em bạn sau này ra đi như thế nào? Cho nên không thể 

làm việc theo tình cảm. 

Đại  sư  Ấn  Quang  mọi  người  biết,  đây  là  người 

gần như không có ai dám  hản bác, là Bồ-tát Đại Thế 

Ch   ở Thế  giới  Tây  Phương  tái  lai.  Đại  sư  Ấn  Quang 

đối với   bản hội tậ   h a trước, hoàn toàn không nói 

hội tậ  có sai lầm, mà  hê bình của ngài là hội tậ  đã 

s a đổi văn tự của bản dịch nguyên, ngài chỉ tr ch điểm 

này,  chứ  không  nói  hội  tậ   có  sai  lầm,  ngài   hê  bình 

đúng, điều này kh i bàn cãi. 

Ch nh do một nguyên nhân như vậy, nên lão cư sĩ 

Hạ  làm  hội  tậ   lần  thứ   ,  tránh  cái  lỗi  lầm  của  tiền 

nhân, bản hội tậ  này, từng câu từng ch  đều là lấy trên 

bản dịch nguyên, không có s a đổi. Qu  vị có thể đem   

loại bản dịch nguyên để đối chiếu mà đọc. Hạ lão trước 

khi  vãng  sanh  đã  nói  với  học  trò  của  ngài,  cuộc  nói 

chuyện lúc đó, tức là chúng ta hiện nay gọi là lời tiên 

tri.  Ông  đã  nói  đúng,  ông  nói:  Ông  hội  tậ   “Kinh Vô 

Lượng  Thọ”,  tương  lai  là  từ  nước  ngoài  truyền  vào 

Trung Quốc. Lúc đó học trò nghe  ong, đều chẳng hiểu 

gì cả! Sao lại truyền từ hải ngoại vào Trung Quốc? Câu 

thứ hai ông nói: Bản hội tậ  của ông s  truyền đi khắ  

146 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

thế  giới.  Ngày  nay  chúng  ta  nhìn  thấy  cái  hiện  tượng 

này,  lời  ông  nói  đã  thành  hiện  thực  rồi,   uả  nhiên 

không sai. 

Cho  nên  chúng  ta   hải  “    há   bất  y  nhân.” 

Nh ng điều người ta nói tương ưng với nghĩa thú của 

kinh giáo, chúng ta có thể tin. Điều họ nói không tương 

ưng  với  nh ng  gì  kinh  điển  đã  nói,  chúng  ta  không 

nghe là tốt hơn, cũng không cần  hải  hê bình, không 

cần  nói  ra.  Tại  sao  vậy?  Hiện  nay  thời  đại  này  tự  do 

dân chủ rộng mở, mỗi người đều có  uyền tự do ngôn 

luận, họ không  hạm  há , chúng ta không cấm được, 

họ  nói  chuyện  của  họ,  mình  làm  chuyện  của  mình. 

Chúng ta không nghe là được rồi. 

Thế  Tôn   000  năm  trước,  đã  biết  rất  rõ  về  tình 

trạng  ã hội hiện nay. Cho nên 4 câu này là ngăn ngừa 

cái  tệ  nạn  hiện  nay,  chỉ  sợ   há  hoại  đạo  nghiệ   của 

chúng ta, từ bi đến tột đỉnh. 

Câu thứ   nói: “  nghĩa bất y ng ” 

Câu  nói  này   uan  trọng.  Câu  nói  này  là  có  thể 

giải  uyết được vấn đề của hội tậ  rồi. Bạn nói hội tậ  

đúng hay sai? Có câu nói này của Thế Tôn là được rồi. 

Giảng giải kinh văn,  hiên dịch kinh văn,   nghĩa đúng 

là  được  rồi,  không  cần   hiên  dịch  theo  ngôn  ng .  “  

nghĩa bất y ng .” Cùng một nguyên bản tiếng Phạn, ở 

Trung Quốc có rất nhiều người  hiên dịch, văn tự  hiên 

dịch ra đương nhiên là không giống nhau. Nh ng bản 

147 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



này đều lưu hành như nhau, đều là nh ng bản tốt, văn 

tự giống nhau,   nghĩa tương đồng. Như  u  vị thường 

hay niệm “Kinh Kim Cang”, “Kinh Kim Cang” thì có 

sáu  bản  dịch.  Bản  dịch  tiếng   hạn  nguyên  gốc  chỉ  có 

một,  ở  Trung  Quốc  đã  sáu  lần   hiên  dịch,   hiên  dịch 

đều khác nhau. Qu  vị có thể nhìn thấy trong “Đại Tạng 

Kinh”,   nghĩa giống nhau, văn tự đại  đồng tiểu dị, 

nghĩa  giống  nhau,  vậy  là  được  rồi.  Không  nên  nói 

uyển  này   hiên  dịch  đúng,   uyển  kia   hiên  dịch 

không đúng, không nên như vậy. 

Đây là giải th ch rõ  hiên dịch không có vấn đề, 

có thể  hiên dịch. Hội tậ  cũng không có vấn đề, có thể 

hội tậ . 

Câu thứ  : “  li u nghĩa, bất y bất li u nghĩa”: 

Câu  nói  này  rất  vô  cùng   uan  trọng.  Sao  gọi  là 

li u  nghĩa?  Sao  gọi  là  bất  li u  nghĩa?  Li u  nghĩa,  bất 

li u nghĩa không  hải  hân từ trên kinh điển, mà  hân 

từ trên căn tánh của chúng ta. Chúng ta học rồi, thật sự 

có  được  lợi   ch  thì  gọi  là  li u  nghĩa.  Học  rồi,  không 

được lợi  ch, đó là bất li u nghĩa. Lợi  ch gì vậy? Li u 

sanh  t ,   uất  tam  giới,  thành  Phật  đạo.  8  vạn     ngàn 

há   môn,   há   môn  nào  th ch  hợ   với  ta,   há   môn 

nào ta tu học, ở ngay trong đời này, có thể li u sanh t , 

có  thể  thành  Phật  đạo,  có  thể  thoát  kh i  lục  đạo  luân 

hồi, có thể thoát kh i  10  há  giới, thì  há  môn này 

đối với ta mà nói là li u nghĩa, ta cần  hải chọn  há  

môn này. 

148 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Thế Tôn thật là từ bi đến tột đỉnh. Ch nh bản thân 

ngài trong    năm đã nói ra nhiều kinh như vậy, chỉ sợ 

bản  thân  chúng  ta  không  biết  lựa  chọn,  đã  chỉ  ra  cho 

chúng  ta  một  cách,  để  chúng  ta  nương  theo  cách  này 

mà lựa chọn. Ch nh bản thân ngài nói: “Thời k  chánh 

 pháp,  giới  luật  thành  tựu.  Thời  k   tượng  pháp,  thiền 

 định thành tựu. Thời k  Mạt pháp, Tịnh-độ thành tựu” . 

Thế Tôn đã chỉ ra cho chúng ta cách này. 

Chúng  ta  ngày  nay  sinh  vào  thời  đại  Mạt   há  

của  Phật  Th ch-ca-mâu-ni.  Tuân  theo   hương  hướng 

chỉ thị của Phật Đà, chúng ta chọn Tịnh-độ, vậy là đúng 

rồi. Kinh luận của Tịnh-độ, chỉ có tam kinh nhất luận. 

Tam kinh là do Phật nói: “Kinh Vô Lượng thọ” “Kinh 

Phật  Quán  Vô  Lượng  Thọ”  “Kinh  Phật  Thuyết  A  Di 

Đà.” đây là tam kinh của Tịnh-độ. Nhất  luận, là “Vãng 

sanh luận” do Bồ-tát Thiên Thân tạo, về sau tổ sư đại 

đức lại thêm   loại n a vào, cư sĩ Ngụy Mặc Thâm lấy 

hẩm  sau  cùng  của  Kinh  Hoa  Nghiêm  “Phẩm  hạnh 

nguyện”   hụ  vào  sau     kinh,  gọi  là  Tịnh-độ  tứ  kinh. 

Năm đầu Dân Quốc đại sư Ấn Quang, lấy Đại Thế Ch  

Bồ-tát  niệm  Phật  viên  thông  chương  của  kinh  Lăng 

Nghiêm,   hụ  vào   hần  sau  Tịnh-độ  tứ  kinh,  gọi  là 

Tịnh-độ  ngũ  kinh.  Hiện  nay  chúng  ta  nhìn  thấy  “Ngũ 

kinh, Nhất luận”. Tổng cộng   loại, ở trong   loại này, 

loại nào th ch hợ  với căn tánh chúng ta, chọn lấy một 

loại,  ở  trong  một  đời  chuyên  tu  chuyên  hoằng,  thâm 

nhậ  một môn, bền bỉ không ngừng, bạn chắc chắn có 

thành tựu. Chúng ta ngày nay ở chỗ này chọn “Kinh Vô 

Lượng Thọ”, “Kinh Vô Lượng Thọ” hiện nay có tổng 

149 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



cộng   bản khác nhau. Chúng ta tuyển chọn bản hội tậ  

của lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Tại sao  hải tuyển chọn bản 

này vậy? Qu  vị đem   bản này bày ra mà  em, bạn s  

rõ ngay. Bản này rất hay, văn tự ngắn gọn rõ ràng d  

hiểu,  hân đoạn thứ lớ  rõ ràng, đọc lên nghe trôi chảy. 

Hơn n a lấy lời chỉ dạy ở trong   loại bản dịch nguyên, 

có  thể  nói  là  đã  tr ch  lục  ở  trong  đó   uá  viên  mãn, 

không hề sơ suất, không hề thiếu sót. Bản này ch nh là 

tậ  đại thành của   loại bản dịch nguyên. Đọc một bản 

này, cũng bằng đọc toàn bộ   loại bản dịch nguyên, bạn 

thấy cái này tiện lợi biết bao! Cho nên chúng ta tuyển 

chọn cái bản này, không  hải không có đạo l . Đây là 

há  môn li u nghĩa, để chúng ta ở ngay trong đời này, 

uyết định vãng sanh bất thối thành Phật. Không nh ng 

thoát  kh i  lục đạo, thoát  kh i  mười   há  giới. Đây là 

“  li u nghĩa, bất y bất li u nghĩa”. 

(VCD 108) 

Câu thứ 4: “  tr  bất y thức”: 

Câu này là nhằm vào  ã hội hiện nay của chúng 

ta. Cũng tức là nói, người  há hoại chúng ta tu học  uá 

nhiều; người lăng nhục chúng ta, chê bai chúng ta, chà 

đạ  chúng ta, đầy dẫy khắ  nơi. Cho nên câu nói này 

của Phật dặn dò chúng ta, chúng ta  hải có tr  tuệ. Thức 

là  gì  vậy?  Là  làm  việc  theo  tình  cảm.  Chúng  ta   hải 

làm theo l  tr ,  uyết không làm theo tình cảm. 

 Sao gọi là y trí vậy? 

150 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Bạn  có  thể  làm  theo     câu  trước28  Phật  đã  nói, 

ch nh là tr . Đi ngược lại 3 câu trước, là bạn làm việc 

theo tình cảm. Càng nhiều người đến nói với chúng ta 

nhưng  Phật  không  có  nói  như  vậy,  chúng  ta  nghe  ai 

đây? Nghe Phật. Càng nhiều người nói  há  môn này 

không thể thành tựu, thậm ch  là còn chê bai, kinh này 

là ngụy tạo, không  hải  thật. Chắc chắn không có thế 

giới Tây Phương Cực-lạc, nói Phật A Di Đà là thần mặt 

trời, là người  uất gia  há  sư nói. Có một số đồng tu 

nghe  ong đến nói với tôi. Họ h i tôi, họ nói:  

-  Phật  A  Di  Đà  là  thần  mặt  trời,  là  ở  trong  kinh 

nào vậy? 

Họ đến h i tôi. Tôi nói: 

- Tôi không biết, anh hãy đi thỉnh giáo vị  há  sư 

đó. 

Vị  há  sư nào nói, họ chắc chắn biết. Mời ông 

đem kinh ra cho chúng ta  em, chứ còn cách nào khác 

đâu? 

Hiện  nay  tự  do  ngôn  luận,  nói  năng   ằng  bậy 

cũng không  hạm  há . Cho nên cái “  tr  bất y thức” 

này của Phật, chúng ta càng nghĩ càng thấy có đạo l . 

Bốn  câu  này  của  ngài,  là  nói  nhằm  vào  đồng  tu  học 

Phật của chúng ta hiện nay. Chúng ta có thể l  giải, có 

thể  ghi  nhớ,  y  giáo   hụng  hành,  không  bị  cảnh  duyên 

bên ngoài làm dao động n a, thì chúng ta mới có khả 

151 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



năng thành tựu. Chỉ có vãng sanh bất thối thành Phật, 

chúng ta mới có thể hồi  hục tánh đức, mới có thể hồi 

hục  cái  mà  trong  kinh  nói  rất  nhiều  “Thần  thông  tr  

tuệ” này. Cái năng lực này chúng ta đều hồi  hục rồi. 

Cái khác thứ   là “Nhanh chậm khác nhau”: 

Bồ-tát so sánh với Nhị Thừa “Nhanh chậm khác 

nhau”. V  dụ: Bậc thánh nhị thừa29, Bồ-tát  uyền giáo30 

muốn đi thăm h i chư Phật Như lai,  hải mất rất nhiều 

thời  gian  họ  mới  có  thể  đến  được.  Vả  lại  không  thể 

đồng thời thăm h i rất nhiều chư Phật Như lai. 

Nhưng Phật Bồ-tát một niệm có thể đi khắ   há  

giới, cái năng lực này không thể so sánh. 

Các khác thứ   là “Hư thực khác nhau”: 

Người  nhị  thừa  có  thể  biến  hóa,  biến  hóa  được 

tương tự mà thôi, không có tác dụng thực tế. Nhưng cái 

mà Phật Bồ-tát biến hóa ra đều có thực dụng. 

Cái khác thứ  ,  là “Sở tác khác nhau”, “Sở hiện khác 

nhau”: 

Chư Phật Bồ-tát có thể đồng thời hiện vô lượng 

vô biên hình sắc, tức là tùy loại hóa sanh, đồng thời tùy 

loại  hóa  sanh,  không   hải  từng  cái  từng  cái,  mà  cùng 

lúc. Vả lại nh ng thân đã hóa ra này, mỗi thân đều có 

chủ  trương  của  ch nh  nó,  đều  có  một  biện   há   giáo 

hóa chúng sanh của ch nh nó, đều có cách thuyết  há  

152 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

của ch nh bản thân nó, mỗi cái đều khác nhau. 

V  dụ nói, cùng ở khu vực này của chúng ta, cùng 

ở trong Phật giáo, Bồ-tát có thể hóa rất nhiều rất nhiều 

thân, biến hóa thành rất nhiều  há  sư, cư sĩ, có người 

học Tịnh-độ, có người học thiền, có người học giáo, họ 

có  thể  hóa  rất  nhiều  thân,  mỗi  cái  đều  khác  nhau. 

Không nh ng là trong c a Phật họ có thể thị hiện như 

vậy, họ còn thị hiện ngoại đạo, thị hiện nh ng tôn giáo 

khác.  Thậm  ch   còn  thị  hiện  vào  các  ngành  các  nghề 

trong xã hội, nam n  già trẻ, mỗi người mỗi việc không 

giống  nhau.  Điều  này  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  làm 

không được. 

Chúng  ta  đã  từng   em  thấy  ở  trong  “Cao  tăng 

truyện”, ở trong “Thần tăng truyện”, đại khái là thời đại 

triều  Đường,  Tây  Vực  có  một  vị  cao  tăng,  tên  gì  tôi 

cũng không nhớ, đây là chuyện lúc tôi còn rất trẻ mới 

học Phật, th ch  em nh ng sách này, có một ấn tượng 

thế này. Có một vị cao tăng người Tây Vực, ông  hải 

trở về nước. Thời  đó người theo học Phật  với ông rất 

nhiều,  nghe  thấy  lão   há   sư   hải  về  nước,  ai  cũng 

muốn cúng dường lão  há  sư. Phá  sư  lúc đó không 

cần  tiền,  bạn  cúng  dường   hong  bì  họ  không  nhận. 

Cúng  dường  thế  nào  vậy?  Mời  họ  ăn  cơm.  Đến  ngày 

thứ  hai,  ti n   há   sư  đến  trạm  mười  dặm,  mỗi  người 

đều vô cùng hoan hỷ “Hôm  ua  há  sư rất tôn trọng 

tôi, đến nhà tôi để ứng cúng”. Người khác nói “Không 

đúng!  Hôm   ua  rõ  ràng  là  ứng  cúng  tại  nhà  tôi”.  Sau 

khi tin này truyền đi, thì mới biết vị  há  sư này có khả 

153 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



năng  hân thân. Cùng lúc nhận sự cúng dường của  00 

nhà, ông có thể  hân thân. Nhưng  00 thân đều là thân 

giống nhau, không  hải mỗi thân mỗi khác. Còn Bồ-tát 

có  thể  hiện  các  thân  khác  nhau,  ông  không  làm  được, 

ông chỉ có thể hiện một loại thân, một loại thân có thể 

hiện  rất  nhiều  thân,  ông  không  thể  biến  hiện  nh ng 

thân khác nhau, không thể biến hiện nh ng hình tướng 

khác nhau. Đây là “Sở hiện khác nhau”. 

“Sở tác khác nhau”, “Sở hiện khác nhau” còn có 

một  loại  năng  lực  mà  trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  nói 

Lục căn hỗ dụng: 

Cái thứ 8: Lục căn hỗ dụng: 

Phật  Bồ-tát  làm  được,  mắt  có  thể  thấy,  tai  cũng 

có thể thấy, toàn thân đều có thể thấy. Tai có thể nghe, 

mắt cũng có thể nghe, tay chân đều có thể nghe, cái này 

Thanh  Văn,  Duyên  Giác  làm  không  được.  Cho  nên 

Phật và đại Bồ-tát lục căn hỗ dụng. 

Cái thứ   là “Tự tại khác nhau”: 

Đây là có cảm liền ứng. Tuy tạo đủ loại ứng hiện, 

giú   đỡ  tất  cả  chúng  sanh,  chỉ  dạy  tất  cả  chúng  sanh, 

nhưng  bản  thân  Phật  Bồ-tát  hoàn  toàn  không  có  khởi 

tâm động niệm, hoàn toàn không có vọng tưởng, chấ  

trước. Thật sự là ở mọi lúc, ở mọi nơi, không phân biệt, 

không chấ  trước, không khởi tâm, không động niệm. 

154 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Phần sau “Kinh Vô Lượng Thọ” có nói “Bất thất định 

.”31  

Đây  cũng  là  điều  mà  Thanh  Văn,  Duyên  Giác, 

Bồ-tát   uyền  giáo  làm  không  được.  Cho  nên  tuy  nói 

thần thông, từ các  hương diện này mà  uan sát, vãng 

sanh về thế giới Tây Phương Cực-lạc,  năng lực của    

loại thần thông bạn có được này, không nh ng hơn hẳn 

thiên nhân, hơn hẳn  há  giới tứ thánh, thậm ch  là hơn 

hẳn  Bồ-tát   uả  vị  tam  hiền  ở  trong   há   thân  đại  sĩ. 

Thật sự không thể nghĩ bàn. Lợi  ch công đức thù thắng 

như vậy tìm ở đâu ra? 

Nói  đến  túc  mạng  thông,  điều  này   uả  thật  mà 

nói  cũng  rất  có     nghĩa,  cũng  rất   uan  trọng.  Cổ  đức 

nói, ở trong đây ch   t cũng có hai   nghĩa:  

Ý  nghĩa  thứ  nhất  là:  Nếu  như  không  biết  túc 

mạng thông. Người chúng ta không biết   uá khứ, cho 

nên  đối  với  thiện  không  muốn  tu,  không  s n  lòng  tu. 

Đối  với  ác  cũng  không  sợ,  cũng  không  muốn  đoạn. 

Nguyên  nhân  do  đâu  vậy?  Không  biết  trong  đời   uá 

khứ,  nh ng  nghiệ   nhân   uả  báo  này.     trong  kinh 

Phật từng nói, ngài nói: Có A-la-hán, A-la-hán đắc lậu 

tận thông, năng lực túc mạng thông của họ có thể biết 

uá  khứ   00  đời.  Bèn  nhớ  đến  trong  đời   uá  khứ  tạo 

tác tội nghiệ , bị đọa địa ngục A tỳ chịu khổ chịu nạn, 

cái tình trạng đó, vừa nhớ đến mà tâm còn run sợ, trên 

người  rớm  mồ  hôi  máu.  Sợ  hãi!  Đã  thoát  kh i  từ  lâu 

rồi, hiện nay đã tu hành chứng  uả A-la-hán, nhớ đến 

155 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



tình trạng lúc đó, sợ hãi đến vã mồ hôi máu. Phàm  hu 

chúng ta có người nào mà chưa bị đọa địa ngục A Tỳ 

đâu? Có người nào chưa bị trải  ua súc sanh, trải  ua 

ngạ  uỷ chứ? Thời gian chúng ta trải  ua trong   đường 

ác đã  uá dài  rồi! Đáng tiếc chưa có  túc mạng thông, 

nên không hiểu được,  uên hết rồi! Cho nên ngày nay 

dám làm ác, không chịu tu thiện. Vậy thì  còn cách gì 

n a? Đây là điểm thứ nhất. 

Ý nghĩa thứ 2 là: Có  há  sư nói “Nếu như chúng 

ta có thể biết túc mạng thông, thì chắc chắn không còn 

tự cao tự đại n a, bạn tự nhiên s  khiêm tốn ngay”. Th  

nghĩ  uá khứ người cùng tu hành chung với chúng ta, 

người ta đã tu hành chứng  uả rồi. Biết bao nhiêu bạn 

đạo  đồng  tu,  đều  đã  làm  Phật,  làm  Bồ-tát,  bản  thân 

chúng ta vẫn còn rơi vào tình trạng này, thì có gì đáng 

tự cao tự đại chứ? Tâm sám hối nảy sinh, tâm tự ti nảy 

sinh,  đây  là  tự  lợi,  có  lợi   ch  đối  với  mình.  Giú   đỡ 

người khác, có thể biết người khác trong đời  uá khứ, 

đời đời kiế  kiế , nghiệ  nhân  uả báo, bạn chỉ dạy họ 

nhất  định  s   khế  cơ.  Cho  nên  tại  sao  Phật  Bồ-tát  vì 

người  giảng  kinh  thuyết   há   vậy  lời  còn  chưa  nói 

ong mà người nghe đã khai ngộ, chứng  uả, chúng ta 

thường hay  em thấy ở trong kinh. Còn chúng ta ngày 

nay  khuyên  bảo  hết  lời,  hết  lần  này,  đến  lần  khác, 

khuyên  hoài  khuyên  mãi,  mà  người  nghe  giống  như 

không  nghe  thấy  vậy,  bưng  tai  không  nghe!  Hoặc  giả 

nghe  thấy,   em  thấy,  nói  đến,  các  anh  di n   uất  hay 

uá, gật đầu cười cười, ra kh i c a đã  uên sạch s  rồi! 

Nguyên nhân do đâu vậy? Không biết túc mạng thông. 

156 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Cho  nên  chỉ  thuyết   há   thì  rất  khó  khế  cơ,  đạo  l   ở 

chỗ  này.  Túc  mạng  thông  là  rất  vô  cùng   uan  trọng. 

Bản  thân  chúng  ta  biết  được  không   hải  một  đời,  hai 

đời, A-la-hán mới biết  00 đời. Người ở thế giới Cực-

lạc  “Tự tri  vô lượng kiếp  thời túc mạng”  [đều tự biết 

thấu  vô  lượng  đời  trước].  Thiện  ác  đã  tạo  ở  trong  vô 

lượng  kiế ,  tất  cả   uả  báo  đã  chịu,  đây  là  đ ch  thực 

không thể nghĩ bàn. 

Thứ  ba:  “ iai  n ng  động  thị,  triệt  thính,  tri  thập 

phư ng   hứ  lai  hiện  tại  chi  s ” [Có  thể  nhìn  suốt, 

nghe  thông  biết  tận,  sự  việc  ở  trong  mười   hương  ba 

đời] 

 “Động thị”  là thiên nhãn thông.  “Triệt thính”  là 

thiên  nhĩ  thông.  “Tri  thập  phương  khứ  lai  hiện  tại  chi 

 sự”   đây  là  công  năng  của  thiên  nhãn,  thiên  nhĩ.  Cái 

công  năng  này  không  thể  nghĩ  bàn.  “Thập  phương”: 

Cái này d  hiểu.  “Khứ, lai, hiện tại”:  Khứ là  uá khứ, 

lai là vị lai, hiện tại. 

Từ một câu kinh văn này chúng ta đã hoàn toàn 

hiểu rõ rồi. Họ đã đột  há toàn bộ đối với cái mà nhà 

khoa học hiện đại gọi là duy thứ vô lượng thời không. 

Không gian khắ  mười  hương, thời gian tột   mé: Quá 

khứ, hiện tại, vị lai, họ thảy đều có thể nhìn thấy, thảy 

đều có thể nghe thấy. 

 Một là: “Động thị”.   

157 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



 “Thị”  thêm ch   “Động thị” .  “Động”  là thấy rõ 

rất sâu, thấy rất rõ ràng, thấy rất vi tế.  “Triệt thính”  là 

sóng âm cực kỳ yếu ớt, thậm ch  là bản thân chúng ta 

còn chưa  hát hiện, nhưng Phật Bồ-tát đã nghe thấy, họ 

đã tiế  nhận được rồi. Sáu loại thần thông đều có  uan 

hệ liên đới mật thiết. 

Ph a  trước  trong  túc  mạng  thông  nói:  Trong  vô 

lượng  kiế    uá  khứ10   hương,  đã  tạo  tất  cả  thiện  ác. 

Hiện nay đức năng trong tự tánh của mình hồi  hục rồi, 

uá khứ vô lượng kiế  nhìn thấy rồi, nh ng âm thanh 

đã tạo trong  uá khứ vô lượng kiế  này nghe thấy rồi. 

Nếu   u   vị  th   nghĩ,  A-la-hán  đối  với   uá  khứ  chịu 

nh ng  khổ  nạn  trong  địa  ngục A  Tỳ,  nếu  như  không 

nhìn thấy, không nghe thấy. Tại sao họ lại sợ hãi? Túc 

mạng biết, Thiên nhãn nhìn thấy, Thiên nhĩ nghe thấy. 

Cho nên mới có loại  hản ứng này. 

Thiên  nhãn  thông  cũng  gọi  là  thiên  nhãn  tr  

thông, cũng gọi là Sanh T  Tr  Thông, vì nó có thể thấy 

uá khứ, hiện tại, vị lai. Có thể thấy tình trạng sanh t  

của tất cả chúng sanh. Quả thật mà nói, trong Phật  há  

gọi là “Tình trạng của t  sanh”. Chết rồi, tiế  đó họ lại 

sanh,  sanh  t   là  một  giai  đoạn.  T   sanh  là  một  hiện 

tượng của luân hồi, hiện tượng luân hồi sanh t  ở trong 

lục  đạo  của  bạn,  họ  thảy  đều  nhìn  thấy,  thảy  đều  biết 

rõ, thảy đều tường tận. Cho nên ở thế gian  có một  số 

nhà tiên tri, nói cho chúng ta biết nh ng tình trạng này 

ở vị lai. 

158 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Tôi  khi  năm   ưa  mới  học  Phật   em  thấy  nh ng 

sách này, liền thỉnh giáo với thầy L . Nh ng nhà tiên 

tri này, họ căn cứ vào nh ng l  luận nào để suy đoán 

vậy?  Thầy  năm  ấy  bảo  với  tôi.  Thầy  bảo:  Đại  khái 

không ngoài   loại lớn. 

Loại lớn thứ nhất là số học:   Trung Quốc bất kể 

là  đoán  mệnh,   em  tướng,   em   hong  thủy,  tất  cả 

nh ng  thứ  này  đều  không  thể  tách  rời  “Kinh  dịch”. 

“Kinh  dịch”  là  m   của  số  học.  Nh ng  lời  tiên  tri  này 

của  Trung  Quốc  cổ   ưa,  nổi  tiếng  nhất  như:  “Hoàng 

cực kinh thế thư”, đều được thu thậ  vào trong “Tứ khố 

toàn thư”, đều là căn cứ “Kinh dịch”, căn cứ vào số học 

để  suy  đoán.  Nước  ngoài  cũng  như  vậy,  người  nước 

ngoài gọi là thuật chiêm tinh, đó là một loại số học cao 

sâu.  Mấy  trăm  năm  trước,  Nostradamus  người  Phá , 

gần như cách chúng ta hiện nay khoảng  00 năm. Ông 

suy  đoán  ngày  18  tháng  8  năm  nay  hiện  tượng  thiên 

văn, lấy trái đất làm trung tâm,  ế  thành giá ch  thậ , 

là từ trên số học mà suy đoán ra vậy. Đoán  rất chuẩn 

ác.  Qủa  nhiên  hiện  tượng  này  đã   ảy  ra,  đây  là  một 

loại.  Mức  độ  đáng  tin  của  loại  này  là  bao  nhiêu  vậy? 

Thầy L  bảo với tôi: Mức độ đáng tin chỉ có 7-8 chục 

hần  trăm.  Tại  sao  vậy?  Có  khi  s   t nh  sai.  Khi  bản 

thân chúng ta đoán mệnh,  em tướng cho người khác, 

rất nhiều khi  em sai, không  hải hoàn toàn ch nh  ác. 

Cái đó  hải  em công  hu của họ, còn  hải  em thông 

tin chúng ta cung cấ  có ch nh  ác hay không? 

Một loại khác n a là thiền định: Qu  vị cần  hải 

159 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



hiểu,  định  có  thể   hát  thông.     trong thiền  định  năng 

lực thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm thông được  hục hồi. 

Cái này hoàn toàn ch nh  ác. Tại sao vậy? Ch nh mắt 

họ nhìn thấy, gọi là cảnh giới hiện lượng. Cái mà trong 

số học suy đoán là cảnh giới tỉ lượng, không nhất định 

hoàn  toàn  ch nh   ác.  Nhưng  nh ng  điều  nhìn  thấy  từ 

trong thiền định, cái đó là rất ch nh  ác. Nhưng mà loại 

này  không  nhiều.  Thầy  L   lúc  đó  còn  nêu  ra  cho  tôi 

thấy, như lời tiên tri của thiền sư Hoàng Bá, nhưng lời 

tiên  tri  đó  của  ngài,  là  ngài  dùng  cách  thức  thi  ca  để 

viết ra, rất khó hiểu, đều  em không hiểu. Điều ngài nói 

ra đó t nh ch nh  ác rất cao. Lời ngài nói ra nghe rất kỳ 

lạ, đợi sau khi sự việc  ảy ra rồi, suy nghĩ lại thấy nói 

thật không sai. Trước khi sự việc chưa  ảy ra, nghĩ thế 

nào  cũng  nghĩ  không  ra.  Giống  như  câu  đố  vậy.  Nếu 

bạn có tr   tuệ,  bạn mới  có thể đoán ra được. Cho nên 

đây là năng lực của thông.  Nhưng mà thiền  định  hát 

thông là do tu được. 

Thông do tu được có bị mất hay không vậy? S  bị 

mất.  Tâm  vừa  loạn  liền  mất  hết  ngay.  Cho  nên  có  rất 

nhiều người chúng ta nhìn thấy tu định. Khi nhậ  định 

họ  có  cảnh  giới,   uất  định  là  không  còn  n a.  Đây  là 

một  hiện  tượng  rất  bình  thường.  Tại  sao  vậy?  Định 

công không đủ sâu, không thể duy trì. Trong mấy năm 

gần  đây,  tôi  cũng  đã  từng  thấy.  Trung  Quốc  đại  lục 

h ng vấn tại Mỹ, có một số người có công năng đặc 

biệt, tôi cũng đã từng gặ  rồi, dường như trước sau gặ  

được   người, tuổi tác cũng không  uá lớn, dường như 

cũng  chưa  vượt   uá   0  tuổi,  họ  có  thiên  nhãn  thông, 

160 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

đồng bào Đại Lục gọi họ là “Mắt X  uang” mắt của họ 

có thể nhìn thấu, có thể thấy nội tạng của người khác. 

Cho  nên  nếu  bạn  có  bệnh  tật  gì,  họ  có  thể  nhìn  thấy. 

Thấy  uả thực là tương đối ch nh  ác, cái đó hoàn toàn 

không  hải gạt mọi người. Chúng tôi đã từng thỉnh giáo 

họ: “Năng lực  này  của  anh  từ  đâu  mà  có  vậy?”  Năng 

lực  của  họ  do  trời  sinh,  cũng  là  thuộc  về   uả  báo  mà 

được. Thật vô cùng hy h u! Chúng tôi h i họ:  

- Năng lực này của anh có bị mất hay không? 

- S  bị mất. 

- Bị mất khi nào vậy? 

- Tuổi tác càng cao, năng lực s  càng kém. 

- Tại sao vậy? 

-  Nhìn  cảnh  đời  ở  bên  ngoài  nhiều,  nghe   uá 

nhiều thứ, tâm loạn rồi. Cho nên muốn duy trì năng lực 

này, thì  hải gi  gìn tâm thanh tịnh. 

ất có đạo l . Họ hoàn toàn không có học Phật, 

nhưng tương đồng với nguyên l , nguyên tắc mà Phật 

đã nói. Năng lực là từ trong tâm thanh tịnh khám  há 

ra. Tâm không thanh tịnh thì chắc chắn không có năng 

lực này. 

thế giới Tây Phương Cực-lạc năng lực này là 

do Phật Bồ-tát gia trì, do bản nguyện của Phật A Di Đà 

161 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



gia trì. Bản nguyện gia trì  cho bạn. Bản thân bạn   uả 

thực có năng lực này, ngài mới có thể gia trì được. Bản 

thân không có năng lực, làm sao mà gia trì được? Hơn 

n a nhất định  hải hợ  tác với Phật A Di Đà, thì năng 

lực  của  bạn  mới  không  bị  mất  đi,  mới  có  thể  duy  trì 

vĩnh  vi n.  Hợ   tác  với  Phật  A  Di  Đà,  ch nh  là   hải 

 “Đồng  tâm,  đồng  đức,  đồng  nguyện,  đồng  hạnh”   với 

Phật A Di Đà. Uy lực bản nguyện của Phật mới gia trì 

được  thật  viên  mãn.  Tâm  nguyện  của  chúng  ta,  giải 

hạnh của chúng ta đi ngược lại với Phật A Di Đà, Phật 

có  muốn “gia” cũng “gia” không được! Năng lực này 

nếu  như  có,  nó  không  nh ng  tiện   ch  cho  việc  tu  học 

của  mình,  giú   đỡ  tất  cả  chúng  sanh,  giáo  hóa  chúng 

sanh, độ chúng sanh, s  tiện lợi  uá nhiều. Đây là lợi 

ch thù thắng của bản nguyện. 

 Hai là: “Triệt thính”  

trong  kinh  văn,   hạm  vi  của  nó  cũng  là  việc 

của  mười   hương,  vị  lai,  hiện  tại.  Không  gian  khắ  

mười   hương,  thời  gian  suốt  ba  mé,  đây  là  thiên  nhĩ 

thông. Tai có thể nghe tiếng, âm thanh của chúng sanh 

trong lục đạo đều có thể nghe thấy. Hơn n a còn có thể 

thông đạt vô ngại. Không giống chúng ta hiện nay ngôn 

ng   có  chướng  ngại,  người  nước  ngoài  nói  chuyện 

chúng ta nghe không hiểu. Nếu như có thiên nhĩ thông, 

thì bất kể họ nói ngôn ng  gì, chúng ta cũng đều có thể 

nghe  hiểu.  Không  nh ng  không  cần  học  nh ng  ngôn 

ng   này  của  nhân  gian,  cũng  không  cần   hiên  dịch, 

thảy đều thông đạt cả. Ngôn ng  của cầm thú bạn cũng 

162 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

hiểu. Ngôn ng  của  uỷ thần bạn cũng hiểu được. Như 

trong  kinh  Phật  thường  nói:   “Phật  dĩ  nhất  âm  nhi 

 thuyết  pháp,  chúng  sanh  tùy  loại  các  đắc  giải”   [Phật 

dùng  một  âm  thanh  để  thuyết  pháp,  chúng  sanh  tùy 

theo mỗi loại đều hiểu. Cái năng lực này liền hiện tiền. 

Chúng tôi ở trong “Cao tăng truyện” đã từng đọc 

ua tiểu s  của An Thế Cao. Vì trước đây đã giảng  ua 

mấy bộ kinh do đại sư An Thế Cao  hiên dịch, chúng 

tôi  hải giới thiệu người  hiên dịch, nên  hải đọc tiểu 

s  của ngài. Đại sư An Thế Cao có năng lực hiểu được 

ngôn  ng   của  cầm  thú.  Chúng  ta  chỉ  nghe  được  chim 

hót trên cành cây, hót r u ra r u r t. Kỳ thực chúng đang 

nói  chuyện,  chúng  ta  nghe  không  hiểu.  An  Thế  Cao 

nghe  chúng  đang  nói  chuyện,  liền  bảo  với  người  bạn, 

con chim này nó nhìn rất  a, nhìn thấy đằng  a kia có 

người,  có  mấy  người  đang  đi  đến,  gánh  nh ng  gì  đó 

trên vai. Một lát sau đó, khi người bên kia đi đến,  uả 

nhiên không sai. Là chim nói, chim ở đó nói đằng kia 

có người đến. Ngài có thể nghe hiểu. Tạo sao có năng 

lực  này  vậy?  Học.  Ngài  học  từ  đâu  mà  có  vậy?  Cái 

năng lực này,  in thưa với  u  vị, là từ trong thiền định 

thâm sâu  hát thông.   trong tâm thanh tịnh bản năng 

hồi  hục, cái năng lực này là vốn có, năng lực không có 

chướng ngại. 

chỗ này đáng để chúng ta chú  , là thiên nhân 

ở thế giới Tây Phương Cực-lạc, mặc dù cõi Phàm thánh 

đồng cư, người hạ hạ  hẩm vãng sanh, trong kinh nói 

“Hạ ch ”, chúng ta chú     ch  này. Đây là trên bản đời 

163 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Ngụy dịch  có,  bản Ngụy dịch  là bản của Khang Tăng 

Khải, lưu hành rộng rãi nhất. Trong bản của ngài là  8 

nguyện: “Quốc trung thiên nhân bất đắc thiên nhĩ, hạ 

 đáo  văn  bách  thiên  ức  na-do-tha  chư  Phật  sở  thuyết, 

 bất  tất  thọ  trì  giả,  bất  thủ  Chánh  Giác”  [Trời,  người 

trong nước chẳng được thiên nhĩ, tối thiểu là nghe lời 

dạy của trăm ngàn ức na-do-tha Phật mà chẳng thọ trì 

hết cả thì chẳng lấy Chánh Giác]32. 

“Hạ  đáo”  là  có  nghĩa  gì  vậy?  Cổ  nhân  có  giải 

th ch,  là  nói  trình  độ  thấ   nhất,  năng  lực  thấ   nhất, 

cũng  có  thể  nghe  được  trăm  ngàn  ức  na-do-tha  Phật 

nói.  Bạn  thấy  cái   hạm  vi  này  bao  lớn?  Quyết  không 

hải  thiên  nhân  cõi  sắc  giới,  cõi  dục  giới  ở  trong  lục 

đạo,  bậc  thánh  ở  trong   há   giới  tứ  thánh  không  thể 

sánh.  Cho  nên  năng  lực  của  họ  gần  như  là  hồi   hục 

hoàn toàn, so với  uả vị Như lai rất giống nhau. 

Hai  loại  năng  lực  này  rất   uan  trọng.  Tại  sao 

vậy?  Có  loại  năng  lực  này  hiện  tiền,  chúng  ta  tu  học, 

bản  thân  tu  học  s   rất  siêng  năng,  rất  nỗ  lực.  Tại  sao 

vậy? Ch nh mắt mình nhìn thấy nỗi khổ của địa ngục, 

ngạ  uỷ. Bạn nhìn thấy nh ng tình trạng này, bạn nghe 

thấy sự thống khổ của họ, tiếng kêu gào thê thảm, thì 

không dám không  uyết ch , không dám không nỗ lực. 

Giú   chúng  ta  đoạn  ác  tu  thiện,  giú   chúng  ta  nhìn 

thấu, buông  ả, một lòng một dạ chuyên cầu Tịnh-độ. 

Tại sao vậy? Đối với tình cảnh ở cõi Tịnh-độ bạn cũng 

nhìn thấy rồi, bạn cũng nghe thấy rồi. Sinh về thế giới 

Tây  Phương  Cực-lạc,  năng  lực  này  gần  như  hồi   hục 

164 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

hoàn  toàn.  Chư  Phật  ở  mười   hương  thế  giới  thuyết 

há ,  nh ng  Bồ-tát  đang  cùng  nhau  nghiên  cứu  thảo 

luận, bạn thảy đều nhìn thấy, thảy đều nghe thấy. Cho 

nên  thế  giới  Tây  Phương  Cực-lạc  là  trường  đại  học 

Phật giáo hoàn bị nhất, hoàn thiện nhất. Cõi nước chư 

Phật  đều  là  trường đại  học  Phật  giáo, mà  thế  giới Tây 

Phương  Cực-lạc  là  gi i  nhất.  Vì  đức  năng  của  họ  hồi 

hục được nhanh nhất, hồi  hục được rốt ráo nhất, triệt 

để  nhất,  viên  mãn  nhất.  Cõi  nước  chư  Phật  thế  giới 

khác không thể sánh bằng. 

 NGUYỆN THỨ  9 - Nguyện có Tha tâm thông.  

Xem  tiế   đoạn  kinh  văn  này  dưới  đây.  Chương 

thứ   này chỉ có một nguyện “Tha tâm thông nguyện”. 

CHÁNH  KINH:  “Ngã  tác  Phật  th i,  sở  hữu  ch ng 

sanh, sanh ngã  u c giả, giai đắc tha tâm trí thông. 

Nhược  ất tất tri ức na-do tha  ách thiên Phật sát, 

ch ng sanh tâm niệm giả,  ất th  chánh giác.” 

 [Dịch  nghĩa:  Lúc  con  làm  Phật,  tất  cả  chúng  sinh, 

 sanh về nước con, thảy đều chứng được, trí tha tâm 

 thông. Nếu chẳng biết được, tâm nguyện chúng sinh, 

 ức  na  do  tha,  trăm  ngàn  cõi  Phật,  con  thề  quyết 

 không ở ngôi Chánh Giác.] 

Nguyện  này  rất   uan  trọng,  tha  tâm  thông  cũng 

gọi là “Tha tâm tr  thông”. Tức là biết   nghĩ trong tâm 

người  khác.  Trước  đây  thầy  L   nói:   “Biết  mình  biết 

165 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



 người,  mới  có  thể  khế  cơ”. (所以度众生 

也可以取作观摩). Cho nên độ chúng sanh cũng có thể  

dùng suy đoán. 

Kinh văn mới mở đầu: 

Thứ nhất: “ ở hữu ch ng sanh” [Tất cả chúng sanh] 

Chúng  ta  cũng  có   hần,  chỉ  cần  tin  sâu   hát 

nguyện,  cầu  nguyện  vãng  sanh,  vì  ở  trong  đây  đã  có 

chúng ta, bao gồm chúng ta trong đó. 

Thứ  hai:  “ anh  ngã   u c  giả,  giai  đắc  tha  tâm  trí 

thông” [Sanh  về  nước  con,  thảy  đều  chứng  được,  tr  

tha tâm thông.]   

“Giai  đắc”  là  bình  đẳng  được,  không  có  ai  mà 

không  được.  Năng  lực  của  “Thông”  là  biết  hết  tâm 

niệm  của  chúng  sanh  ở   a  hằng  ức  Na-do-tha  trăm 

ngàn cõi Phật. 

Ngày  nay  chúng  ta  đọc  đến  đoạn  kinh  văn  này. 

Sau khi đọc  ong, không biết cảm tưởng như thế nào? 

Dám  nghĩ  hay  không?  Thế  giới  Tây  Phương  Cực-lạc 

dân số nhiều, không có cách gì t nh  uể, không  hải số 

học có thể t nh ra được, điều này  hần sau bản kinh nói 

rất  rõ  ràng.  Mỗi  người  đều  có  năng  lực  này   “Thiên 

 Nhãn  đỗng  thị,  Thiên  Nhĩ  triệt  thính,  Tha  Tâm  biến 

 tri”33. Chúng ta ở nơi đây nhất c  nhất động, người ta 

đều  nhìn  thấy  rất  rõ  ràng,  chúng  ta  nói  thầm  thầm, 

166 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

người ta cũng nghe rất rõ ràng, chúng ta khởi tâm động 

niệm,  họ  đều  biết  cả.  Bạn  có  gì  có  thể  che  giấu  được 

họ? 

Năm  ưa tôi đọc đến đoạn kinh văn này liền nổi 

da  gà.  Một     nghĩ  cực  kỳ  vi  tế,  thì  Phật  Bồ-tát  ở  thế 

giới Tây Phương Cực-lạc đã biết từ lâu rồi. Nếu chúng 

ta muốn vãng sanh thế giới Tây Phương Cực-lạc, chúng 

ta ngày nay loại   nghĩ này, loại hành vi này, họ có tán 

đồng hay không vậy? Chúng ta tin thế giới Cực-lạc, tin 

Phật A Di Đà, chúng ta nguyện muốn vãng sanh, nhưng 

tâm hạnh của bạn, sợ rằng Phật A Di Đà và mọi người 

ở thế giới Tây Phương Cực-lạc đều không đồng  , đều 

không tán đồng. Mọi người đều lắc đầu, thì Phật A Di 

Đà s  không thể đến tiế  bạn được. Nếu chúng ta thật 

sự  hy  vọng  sinh  về  thế  giới  Cực-lạc,  thật  sự  muốn 

thành tựu ngay trong đời này, bạn không ngoan ngoãn 

học  tậ   làm  sao  được?  Tổ  sư  đại  đức  dạy  chúng  ta 

“Thật  tâm  niệm  Phật”.  Khởi  tâm  động  niệm  đi  ngược 

lại  lời  chỉ  dạy  của  Phật  Đà,  ch nh  là  không  thật  tâm. 

Người không thật tâm: “Gào rát cổ họng cũng vô  ch” 

không thể vãng sanh. 

Đoạn  kinh  văn  này,  nếu  như  dùng  cách  nói  của 

người hiện đại mà nói, đây là thuộc về tâm l  học, hiểu 

được tâm l  của người. Thông thường tâm l  học, suy 

ét,  ước  đoán,  suy   ét,   h ng  đoán,  vậy  là  hoàn  toàn 

biết,  là  năng  lực  đặc  thù.  Không  cần   hải  ước  đoán, 

không cần  hải suy đoán, thấy rất rõ ràng, thấy rất sáng 

t . 

167 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Chúng tôi mấy ngày nay ở trong b a ăn sáng, đã 

báo  cáo  với   u   vị  rồi.  Ngay  lúc  đọc  đến  “Cảm  ứng 

thiên”  khuyên  bảo  chúng  ta  “T ch  lũy  công  đức”. 

trong  chú  giải  dạy  chúng  ta   “Giữ  tâm  là  đức,  nỗ  lực 

 làm là công” . Chúng ta gi  cái tâm gì vậy? Bạn nghĩ 

th  chư Phật Như lai, chư Phật Như lai rất rõ ràng, rất 

sáng  t ,  nhận  biết  tất  cả  chúng  sanh  trong  hư  không 

há  giới là bản thân mình. Chúng ta không biết, không 

biết  tất  cả  chúng  sanh  trong  hư  không   há   giới  là 

mình.   trong đại kinh Phật thường nói  “Mười phương, 

 ba  đời  chư  Phật,  cùng  chung  một  pháp  thân”.   Phá  

thân là ta, là thân thật của ta.   trong thiền tông gọi là: 

 “Mặt mũi xưa nay trước khi cha m  chưa sanh” . Mặt 

mũi  ưa nay ch nh là nói  há  thân thanh tịnh. Căn cứ 

theo cái nhận biết này, sự thật này. Cho nên chư Phật 

Như lai vì tất cả chúng sanh, hiện đủ loại thân, nói đủ 

loại  há , chỉ là vì một sự việc, mà thuật ng  nhà Phật 

gọi là   “Ph  độ chúng sanh” . Dùng cách nói hiện nay 

gọi là vì tất cả chúng sanh  hục vụ. 

 “Độ là gì vậy?” 

Độ có nghĩa là  hục vụ, vì tất cả chúng sanh  hục 

vụ. Phật gi  tâm gì vậy? Tâm chân thành lợi  ch tất cả 

chúng  sanh.  Tâm  bình  đẳng  thương  yêu  tất  cả  chúng 

sanh,  tâm  thanh  tịnh  bố  th   tất  cả  chúng  sanh,  đây  là 

tâm  Phật,  đây  cũng  ch nh  là  “Tâm  đại  Bồ-đề”  mà 

chúng  ta  thường  gọi.  Đây  là  tâm  Phật  của  Phật  A  Di 

Đà. 

168 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Chúng ta có tâm Đại Bồ Đề này hay không vậy? 

Không có. Hãy mau  hát. Sau khi  hát ra rồi, thì niệm 

niệm  không  buông.  Lợi   ch,  thương  yêu,  bố  th   thực 

hiện, ch nh là công đức. Bạn  hát cái tâm này, cái tâm 

này nếu á  dụng, nếu thực hiện, thì đối với tất cả chúng 

sanh  uyết định không có  hân biệt, không  hân chủng 

loại. Tất cả chúng sanh h u tình trong ch n  há  giới, 

chúng  ta  vì  họ   hục  vụ.  Còn  có  chúng  sanh  vô  tình 

cũng  hải vì nó  hục vụ. Tại sao vậy?  “Tình dữ vô tình, 

 đồng  viên  chủng  trí” ,  cùng  một   há   tánh.  Như  vậy 

mới  đ ch  thực  là  học  Phật,  mới  tương  ưng  với  “Tâm 

nguyện,  giải  hạnh”  của  Phật.  Không  học  như  vậy,  là 

không tương ưng. Chúng ta đọc đến đoạn kinh văn này 

cần   hải  biết,  cần   hải  thể  hội  cho  được,  tâm  nguyện 

giải hạnh của chúng ta không tương ưng với Phật, thì 

không thể vãng sanh. 

Tâm  nguyện  giải  hạnh  tương  ưng  với  Phật,  đây 

đ ch thực là niệm Phật rồi. Phật là tâm. Chúng ta bình 

thường niệm Phật, là đem câu Phật hiệu này, đem tâm 

Phật  niệm  ra.  Tâm  “Chân  thành”  lợi   ch  chúng  sanh, 

tâm “Bình đẳng” thương yêu chúng sanh, tâm “Thanh 

tịnh”  bố  th   tất  cả.  Ba  câu  này  của  tôi  mọi  người  d  

nhớ. Thanh tịnh bố th , là trong bố th  tuyệt đối không 

en tạ  danh vọng lợi dưỡng,  uyết không  hải nói bố 

th   còn  mong  đền  đá ,  không  hề  mong,  đây  là  bố  th  

thanh  tịnh.  Thường  gi   cái  tâm  như  vậy,  thường  làm 

nh ng việc này, là  người chân thật  niệm Phật, bạn có 

nguyện cầu sanh Tịnh-độ, thân cận Phật A Di Đà, lúc 

sắ  mạng chung Phật nhất định đến tiế  dẫn. Cho nên 

169 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



đoạn kinh văn này, chúng ta  hải nhớ kỹ. 

Thứ  ba:  “Tất  tri  ức  na-do-tha   ách  thiên  Phật  sát” 

[Biết được, tâm nguyện chúng sinh, ức na do tha, trăm 

ngàn cõi Phật] 

Bao  gồm  cõi  Phật  Ta-bà  chúng  ta  ở  trong  đó. 

Tâm  niệm  chúng  sanh,  bao  gồm  khởi  tâm  động  niệm 

của bản thân chúng ta. Tất cả chúng sanh vãng sanh thế 

giới  Tây  Phương  Cực-lạc  thảy  đều  biết,  đều  có  năng 

lực  này.  Huống  hồ  là  Phật  A  Di  Đà,  Quán  Âm,  Thế 

Ch ? 

Chúng ta ngày nay gặ  khổ nạn, thường cầu đến 

Bồ-tát Quán Âm, có cần  hải cầu không? Có cần  hải 

đi cầu  in hay không? Không cần. Ngài đều biết cả rồi. 

Chúng ta khởi tâm  động niệm, ngài  đều biết hết. Cho 

nên chỉ cần tu hành như giáo, thì chắn chắn được chư 

Phật hộ niệm, Bồ-tát thiện thần ủng hộ. Tai nạn lớn cỡ 

nào, bạn cũng có thể  ua một  cách bình an, một  cách 

yên ổn. 

Chúng ta đọc đến đoạn kinh văn này, có t n tâm 

không cần sợ. Ta làm nhiều việc tốt như vậy, Phật Bồ-

tát  đều  không  biết,  ta  cầu   in  hằng  ngày,  không  biết 

ngài có nghe thấy hay không? Hiện nay chúng ta mới 

hiểu rõ, không nh ng ngài nhìn thấy, nghe thấy, trong 

tâm chúng ta động   nghĩ, bản thân còn chưa chú   đến, 

nhưng các ngài thảy đều biết rõ hết rồi. 

170 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Thôi hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng 

đến đây thôi! A DI ĐÀ PHẬT! 



(VCD 109) 



 NGUYỆN THỨ  10 - Nguyện có Thần túc thông. 

 NGUYỆN THỨ 11 - Nguyện giáp khắp cúng dường chư 

 Phật.  

Mời mở  uyển kinh, khoa hội thứ 1 , đếm  uống 

hàng thứ  ,  em “Thần túc thông nguyện”. 

CHÁNH  KINH:  “Ngã  tác  Phật  th i,  sở  hữu  ch ng 

sanh, sanh ngã  u c giả, giai đắc thần thông t  tại. 

 a  la  mật  đa,  ư  nhất  niệm   hoảnh,   ất  n ng  siêu 

 uá,  ức  na  do  tha,   ách  thiên  Phật  sát  châu   iến 

tuần lịch, c ng dư ng chư Phật  giả,  ất th  chánh 

giác”. 

 [Dịch  nghĩa:  Lúc  con  làm  Phật,  tất  cả  chúng  sinh, 

 sanh về nước con, thảy đều đắc được, Thần Thông tự 

 tại,  Ba  La  Mật  Ða.  Nếu  trong  khoảnh  niệm,  không 

 thể  siêu  vượt,  ức  na  do  tha,  trăm  ngàn  cõi  Phật,  đi 

 giáp  khắp  nơi,  cúng  dường  chư  Phật,  con  thề  quyết 

 không, ở ngôi Chánh Giác]. 



Cái  chương này  có  hai  nguyện   “Thần  túc  thông 

 nguyện và Biến cúng chư Phật nguyện” . Hai cái sự việc 

này,  đều  là  mỗi  niệm  mong  cầu  của  chúng  ta,  thế 

171 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



nhưng  rất  không  d   dàng  có  được.  Trong  nguyện  văn 

của Di Đà, mở đầu hai nguyện này, chúng ta  hải tỉ mỉ 

mà thấy rõ ràng: 

Thứ  nhất:  “ ở  hữu  ch ng  sanh,  sanh  ngã   u c  giả” 

[Tất cả chúng sinh, sanh về nước con] 

Đây  là  nói  rõ   hàm  h   là  người  vãng  sanh  thế 

giới Cực Lạc đều có  hần, đương nhiên cũng bao gồm 

ch nh  chúng  ta  trong  đó.  Tôi  nói  lời  nói  này,  là  chân 

thật  hát tâm muốn sanh thế giới Cực Lạc, họ liền có 

hần. Thế nhưng thế giới Cực Lạc có thể đi được hay 

không? Người  ưa nói với chúng ta,  há  môn tu này 

gọi là  “Vạn người tu vạn người vãng sanh”.  Đây là Đại 

sư Thiện Đạo nói, Đại sư Vĩnh Minh cũng có cách nói 

như vậy. 

Thế  nhưng  vào  ngày  nay  trên  thực  tế  chúng  ta 

em  thấy,  một  vạn  người  niệm  Phật,  chân  thật  được 

vãng sanh chỉ có ba đến năm người mà thôi. Việc này 

do  nguyên  nhân  gì?  Chúng  ta  cần   hải  tìm  ra  nguyên 

nhân này đem trừ b  đi nguyên nhân này thì vãng sanh 

thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  s   không  có  chướng 

ngại. Việc này đồng tu chúng ta nhất định  hải nỗ lực, 

hải  tỉ  mỉ   uán sát,  bình  lặng  mà  tư  duy,   hải  tư  duy 

nhiều. Cái thế gian này chúng ta khổ,  uả báo khổ vẫn 

đang   h a  sau,  bạn  ngay  trong  một  đời  nhận   uả  báo 

khổ,  đồng  tu  học  Phật  đều  biết  được,  đây  gọi  là  Hoa 

báo,  uả báo  uyết định ở ba đường ác. 

172 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Tình hình  của ba đường ác như thế nào? Chúng 

ta không rõ tình hình của ba đường ác, cho nên không 

có  tâm  lo  sợ,  hay  nói  cách  khác,  không  sợ,  không  sợ 

đọa địa ngục. Việc này thì không còn gì để nói. Không 

sợ  đọa  địa  ngục,  không  sợ  biến  súc  sanh,  người  như 

vậy,  chư  Phật  Như  Lai  đến  ngay  hiện  tại  cũng  không 

cứu được họ, đây là trên kinh nói  “Nhất Xiển Đề” . 

 Nhất xiển đề là gì? 

Là  không  có  thiện  căn.  Phật  đến  khuyên  họ,  họ 

đều không tin tưởng, họ đều không thể tiế  nhận, vậy 

thì  không thể cứu.  Từ   ưa đến nay  các tổ sư  đại  đức, 

gần như không có ai không khuyên người niệm “Kinh 

Địa Tạng”, niệm “Kinh Địa Tạng”, thật tế mà nói ch nh 

là học tậ  “Kinh Địa Tạng”. Ngày nay chúng ta chỉ đọc 

kinh,  người   ưa  đọc  là  học  tậ ,  hiện  tại  chúng  ta  là 

“Chuyên  đọc”  nhưng  “Không  chuyên  học”,  cho  nên 

không có  ch gì. Hiện tại cái niệm này là miệng niệm, 

cái ch  niệm này bên trên  hải thêm bộ khẩu, có miệng 

không có tâm, người  ưa “Niệm” không có “Khẩu”, đó 

là trong tâm chân thật có, đó gọi là niệm. Hiện tại trong 

miệng  có,  trong  lòng  không  có,  người   ưa  ch   niệm 

này  là  trong  lòng  có,  đó  gọi  là  thật  niệm.  Niệm  Phật 

trong lòng thật có Phật, thật có ch nh là thật lòng muốn 

học tậ , học Phật học Bồ Tát, họ mới h u dụng, chỉ là 

miệng  niệm,  không  có  tâm  học  tậ ,  vậy  thì  làm  sao 

được? Vì vậy niệm Phật không thể vãng sanh. 

Niệm A Di Đà Phật,  hải học A Di Đà Phật, A Di 

173 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Đà  Phật  có  tâm  riêng tư hay  không? Không  có!  A  Di 

Đà Phật có thị  hi nhân ngã hay không? A Di Đà Phật 

có tâm “Tham-Sân-Si-Mạn” hay không? A Di Đà Phật 

còn có tạo nghiệ  hay không? Chúng ta  hải ở chỗ này 

mà tư lượng, mà  uán sát, chăm chỉ nỗ lực mà học tậ , 

học  giống  y  như  A  Di  Đà  Phật,  vậy  thì  làm  gì  mà 

không vãng sanh chứ? 

Kinh văn tôi còn sợ nó  uá dài, các vị có không  t 

người công tác rất bận rộn, không có thời gian đến đọc 

tụng.  Cho  nên  tôi  bèn  đem  nó  giản  lượt  bớt,  ở  trong 

“Khóa tụng sáng tối” của Tịnh Độ, khóa sáng tôi chọn 

hẩm  thứ   ,   8  nguyện,  chọn  đoạn  kinh  văn  này  làm 

thời khóa tụng buổi sáng, mục đ ch của đọc tụng là gì 

vậy?  Hy  vọng  mình   hát  cái  tâm,   hát  cái  nguyện 

giống như Phật A Di Đà, tâm giống Phật nguyện giống 

Phật, mục đ ch là ở chỗ này. Khóa tối cũng đã chọn ra 

một  đoạn  kinh,  là  “Kinh  vô  lượng  thọ”   hẩm      đến 

hẩm    .  Nội  dung  của  đoạn  kinh  văn  này  là  gì  vậy? 

Là ngũ giới thậ  thiện. Tổ sư đại đức dạy chúng ta trì 

giới  niệm  Phật.  Hạnh  của  chúng  ta  đồng  Phật,  đó  là 

hành vi của Phật, cho nên đặc biệt chọn ra   đoạn kinh 

văn này để đọc tụng sáng tối. Đặc biệt là khóa tối, đọc 

đoạn kinh văn này  hải kiểm điểm lại ch nh mình, soi 

ét  lại  bản  thân   em  nh ng  gì  ở  trong  kinh  Phật  dạy 

chúng ta  làm,  chúng  ta  đã  làm  được  hay  chưa,  nh ng 

việc gì ở trong kinh Phật bảo với chúng ta không nên 

làm, chúng ta có vi  hạm hay không? Có thì  hải s a, 

không  thì  cố  gắng,  thì  mỗi  ngày  mới  có  tiến  bộ.  Còn 

như  Phật  dạy  bảo  chúng  ta  làm,  mà  chúng  ta  không 

174 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

chịu  làm,  Phật  dạy  bảo  chúng  ta  không  nên  làm,  mà 

chúng ta lại cứ làm, thì loại người này cho dù mỗi ngày 

niệm trăm ngàn Phật hiệu, vẫn cứ  hải bị đọa địa ngục 

A Tỳ. 

Lời nói này là thật, không hề giả dối, cũng không 

hải  do  tôi  nói  mà  do  năm   ưa  khi  tôi  mới  học  Phật, 

đọc  Đại  Thế  Ch   Bồ  Tát  Niệm  Phật  Viên  Thông 

Chương  Sớ  Sao  của   há   sư  Quyền  Đỉnh,  Ngài  sống 

vào  thời  Càn  Long  nhà  Thanh.  Đọc  ở   hần  sau  Ngài 


nói  người  niệm  Phật  có  100  loại   uả  báo  khác  nhau, 

điều thứ nhất ch nh là  uả báo địa ngục. 

Khi tôi nhìn thấy điều này, tôi nghi hoặc, thật sự 

không hiểu, niệm Phật là việc tốt, người niệm Phật tại 

sao bị đọa địa ngục? Tôi cầm bản sớ này đi thỉnh giáo 

thầy.  Vào  thời đó  tôi  học giảng  kinh  với  lão  cư  sĩ  L  

Bỉnh Nam, tôi nói: 

- Điều này con không hiểu, con có nghi hoặc, vấn 

đề này của tôi sau khi nêu ra rồi. 

Thầy bảo: 

- Anh h i rất hay, vấn đề này tôi s  không giảng 

cho một  mình anh, tôi  s  lên  bục giảng giảng cho đại 

chúng nghe. 

Nguyên nhân gì vậy? Đem cái hình thức của Phật 

giáo, lừa gạt chúng sanh, mở niệm Phật đường, mở đạo 

tràng  Tịnh  Độ,  mục  đ ch  làm  gì  vậy?  Danh  vọng  lợi 

175 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



dưỡng. Đem cái tâm này đi  ây đạo tràng, lãnh chúng 

niệm  Phật,  rất  có  thể  ở  trong  chúng  sanh  thật  sự  có 

người niệm Phật vãng sanh rồi, nhưng bản thân họ đọa 

địa ngục A Tỳ. Tôi mới hiểu rõ sự việc này, suy nghĩ 

thấy lời thầy giảng rất có đạo l , có l  l . 

Cho  nên  chuyển  biến  của  cảnh  giới,  là  ở  một 

niệm  cực  kỳ  vi  tế.  Một  niệm  giác  thì  chúng  sanh làm 

Phật,  một  niệm  mê  thì  Phật  làm  chúng  sanh.  chúng 

sanh và Phật không có gì khác biệt. Cho nên Phật  há  

đại  thừa  thường  nói   “Sanh,  Phật  không  hai” .  Chúng 

sanh  cùng Phật  không hai,  khác  biệt  ở  ngay  chỗ  nào? 

Giác mê không đồng. Cho nên chúng ta nhất định  hải 

yêu cầu giác ngộ. 

 Làm thế nào mới có thể giác ngộ? 

Không  đọc  kinh,  không  nghe  kinh  thì  không 

được. Nhưng nghe kinh đọc kinh vẫn không giác ngộ. 

Nguyên nhân này do đâu vậy? Bạn không có học Phật. 

Còn nếu bạn chân thật hướng Phật Bồ Tát học tậ , thì 

bạn liền giác ngộ. Cổ đức dạy chúng ta đọc kinh  “Tùy 

 văn  nhập  quán” ,  tùy  theo  mỗi  câu  mỗi  ch   của  kinh 

văn, đề khởi công  hu  uán chiếu, đây là chân thật học 

Phật. 

 Thế nào gọi là quán chiếu? 

Làm thế nào để “Quán chiếu” vậy? Nh ng danh 

từ thuật ng  Phật học này, người hiện tại nghe ra không 

176 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

hiểu, chúng ta không thể không đổi một câu d  hiểu để 

nói. 

Hai  ch   “Quán  chiếu”,  ch nh  là  cải  đổi   uan 

niệm, cải  đổi   niệm. “Quán” ch nh là bạn đối với vũ 

trụ nhân sanh, cách nhìn của bạn đối với người, sự việc, 

sự vật, đó là  uán; “Chiếu” là tr  tuệ, bạn dùng tr  tuệ 

nhìn vũ trụ, nhìn nhân sanh, nhìn tất cả mọi việc, nhìn 

tất cả mọi vật, bạn không nhìn sai, không nhìn sai lệch. 

Đây  gọi  là   uán  chiếu.  Phàm   hu  chúng  ta  khởi  tâm 

động niệm, tư tưởng hành vi, đều là sai lầm, tư tưởng 

sai  lầm,  kiến  giải  sai  lầm,  hành  vi  sai  lầm,  tạo  tác  vô 

lượng vô biên tội nghiệ , tội nghiệ  chiêu cảm đến  uả 

báo.  Mọi  người  cùng  nhau  tạo  nghiệ   gọi  là  cộng 

nghiệ , cộng nghiệ  cảm đến  uả báo ch nh là tai nạn, 

thiên tai nhân họa. Cái thế gian này tại vì sao có nh ng 

tai nạn này? Trong lúc giảng giải tôi cũng giảng  ua rất 

nhiều  lần,  cái  tai  nạn  này  do  ch nh  chúng  ta  tu  hành 

không tốt, không đúng  há , nên chiêu cảm đến. Người 

học Phật là người minh bạch, là người có tr  tuệ, đã là 

minh bạch, có tr  tuệ,  uyết định không thể đem trách 

nhiệm đùn đẩy cho người. 

 Chúng sanh tại vì sao mê hoặc? 

Chúng  ta  làm  đệ  t   Phật,  không  hề  đem  chánh 

há  hoằng dương, đây ch nh là đại tội nghiệ  của đệ 

t   uất gia, đại lỗi lầm. Bạn  uất gia làm cái gì? Xuất 

gia  ch nh  là  hoằng   há   lợi  sanh.  Người  ta  nhìn  thấy 

bạn, lậ  tức gọi là “Phá  sư”, bạn là vị  thầy, bạn làm 

177 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



thầy  mà  không  hề  dạy  học,  vậy  người  ta  gọi  bạn  là 

thầy, chẳng  hải là mắng bạn hay sao? Bạn  hải gánh 

vác trách nhiệm giáo hóa chúng sanh, không thể nói cái 

“thầy” này của tôi là tôi không hề làm việc  ấu, chẳng 

ua  là  không  lên  lớ   dạy  chúng  sanh  mà  thôi.  Các  vị 

th  nghĩ  em, làm một thầy giáo ở trường học, vậy có 

được không? Phẩm hạnh rất đoan chánh, làm người rất 

tốt,  thế  nhưng  mỗi  ngày  không  có  lên  lớ .  Vậy  thì  ở 

trường học ch nh  hủ vẫn là  hải cách chức bạn, vẫn là 

hải     hạt bạn. 

Ngày nay chúng ta  hát tâm  uất gia, khoác lên 

mình  chiếc  áo  Cà  Sa,  ch nh  là  làm  giáo  viên,  vị  giáo 

viên  này  không  gánh  vác  trách  nhiệm  dạy  học,  tuy  là 

hiện tại  há  luật trong  ã hội không khai trừ chúng ta, 

Phật Bồ Tát cũng khai trừ chúng ta rồi, Long Thiên hộ 

há  cũng khai trừ chúng ta, vây  uanh chúng ta đều là 

yêu  ma   uỷ   uái,  bạn  còn  có  ngày  tháng  tốt  đ    hay 

sao? Bạn còn có thể không đọa lạc hay sao? Đây đều là 

sự thật,  uyết không  hải là lời giả dối. 

Sanh  đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  vô  số 

thù thắng, vô số trang nghiêm, chúng ta nói không cùng 

tận. Không nh ng chúng ta nói không hết, ở trong kinh 

Phật  nói,  mười   hương  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  đều 

cùng nói, nói đến một nghìn kiế , một vạn kiế , cũng 

nói  không  hết.  Nơi  thù  thắng như  vậy  mà  không  chịu 

đến, vẫn muốn lưu lại ở thế giới Ta Bà này tạo nghệ . 

Bạn nói th   em, loại người này, chẳng  hải là hồ đồ 

đến mức trơ trơ rồi.   trong một đời này, thọ mạng con 

178 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

người rất ngắn ngủi, người sống được đến 100 tuổi thì 

rất  t, rất hy h u. Cổ nhân thường nói:  “Nhân sanh thất 

 thập c  lai hy”34, con người sống được  0 tuổi là không 

nhiều. Không nên cho rằng tôi hiện nay vẫn còn rất trẻ, 

ngày tháng tương lai còn dài, chưa chắc. Bạn không có 

k   hợ   đồng  với  Diêm  Vương,  làm  sao  biết  khi  nào 

ông  ta  đến  tìm  bạn?  “Hoàng  tuyền  lộ  thượng  vô  lão 

 thiếu”35 một hơi không h t vào, là  ong rồi! 

Cho  nên  người  giác  ngộ  rất   u   thời  gian  của 

ch nh mình, coi trọng và  u  nó hơn mọi thứ. Nắm bắt 

thời  gian,   u   tiếc  thời  giờ,  chăm  chỉ  nỗ  lực  tu  hành, 

dùng thời gian h u hạn của mình, tu cái  há  môn vãng 

sanh  này,  hy  vọng được  vô  lượng  thọ vĩnh  hằng.  Thế 

Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  vô  lượng  thọ  là  sự  thật, 

không  hề  giả  dối.  Đây  mới  thật  là  người  thông  minh, 

mới thật là người giác ngộ chân chánh. 

Nhưng chúng ta nghe giảng kinh, đọc kinh Phật, 

có khi cũng có cảm  úc. Cũng có giác ngộ, cũng có tâm 

hướng tốt, nhưng danh lợi vừa bày ra trước mắt, thì mê 

hoặc ngay, thì điên đảo ngay, không thể làm chủ được. 

Đây là do nguyên nhân gì? Cái nguyên nhân này là tậ  

kh   hiền não trong đời  uá khứ  uá sâu, mà trong đời 

này từ nh  không được vun đắ  điều tốt đ  ,  hong kh  

ã hội bất thiện. 

Chúng  ta  trước  đây,   hong  tục  tậ    uán  lương 

thiện đôn hậu, bị người tây  hương  há hoại rồi. Hiện 

nay  người  Trung  Quốc  thông  thường,  trong  tâm  nghĩ 

179 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



nước  ngoài  cái  gì  cũng  tốt,  ngay  cả  mặt  trăng  nước 

ngoài cũng tròn hơn mặt trăng trong nước. Gi  cái tâm 

l  này thì đến khi nào bạn mới có thể  uay đầu? Đến 

khi  nào  bạn  mới  có  thể   hục  hồi  lòng  tự  tin  của  dân 

tộc? Mới có thể hồi  hục được đạo đức tiên hiền?  Điều 

này không thể không biết. 

Cho  nên  Phật   há   không  thể  không  giảng  mỗi 

ngày,  không  thể  không  giảng  kỹ.  Cổ  nhân  giảng  kinh 

d  giảng, còn hiện nay giảng kinh khó giảng. Cổ nhân 

giảng kinh chỉ giảng một lần là  ong, họ nghe  ua liền 

giác ngộ ngay. Hiện nay chúng ta đem nh ng lời của cổ 

nhân, họ nói một câu, chúng ta bây giờ giảng thành 10 

câu,  giảng  thành  100  câu,  mọi  người  nghe  vẫn  không 

hiểu. Có cách gì bây giờ? Hiện nay khó hơn rất nhiều 

so  với  trước  rồi.  Nguyên  nhân  cái  khó,  chúng  ta  hiểu 

được, cổ nhân từ nh  đã có giáo dục gia đình, hun đúc 

trong  hong kh  lương thiện của  ã hội, biết nhân  uả, 

biết  thiện  ác,  biết  đúng  sai  lợi  hại.  Người  hiện  nay 

không hiểu, người hiện nay không tin. 

Người  nước  ngoài  nói  trên  thế  giới  hiện  nay  có 

tai  nạn  lớn,  năm  1     là  thế  giới  tận  thế,  mọi  người 

nghe  ong thì trong lòng hoảng sợ. Đặc biệt hiện  nay 

nh ng thứ này, tin tức ở trên mạng, ở trong nhà  u  vị 

có máy vi t nh đều có thể nhìn thấy. Sau khi  em rồi, sợ 

hãi biết bao! Có rất nhiều đồng tu đến h i tôi: 

- Phá  sư, làm sao bây giờ? 

180 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Tôi bảo họ: 

- Thế giới tận thế có hay không? Trên l  luận mà 

nói thì có. L  luận gì vậy? Trong Kinh Phật nói:  “Tất 

 cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh”.   Hằng  ngày  cứ  nghĩ  thế 

giới tận thế thì tận thế đương nhiên s  đến thôi. 

Nó bị bạn nghĩ ra mà! Vốn dĩ không có, là do bạn 

nghĩ ra! Mọi người đều nghĩ như vậy, thì tận thế s  đến 

ngay. Nhưng bạn  hải nhớ kỹ, người nước ngoài nghĩ 

thế  giới  tận  thế,  người  Trung  Quốc  không  nghĩ.  Bạn 

hiểu cái   này không vậy? Người Trung Quốc chúng ta 

không  nghĩ  thế  giới  tận  thế,  họ  nghĩ,  chúng  ta  không 

nghĩ. Chúng ta khẳng định đời đời kiế  kiế  đều có chư 

Phật,  Bồ  Tát  thị  hiện  ở  đông   hương,  ở  trong  “Phẩm 

hổ môn” đã nói    ứng thân, “Ngàn nơi cầu, ngàn nơi 

ứng”, nhưng để lộ thân  hận không nhiều, là vô cùng  t, 

hoàn  toàn  không  để  lộ  thân  hận, rất  nhiều.  Chúng  ta 

thấy trong lịch s  có ghi ché , người để lộ thân  hận, 

đại sư Vĩnh Minh Diên Thọ là Phật A Di Đà tái lai. Tr  

Giả đại sư thời đại Tùy Đường, là Phật Th ch Ca Mâu 

Ni tái lai. Thiện  Đạo đại sư  cũng là Phật  A Di Đà tái 

lai. Phó cư sĩ tức là Phó Đại sĩ, là Bồ Tát Di Lặc tái lai. 

Gần hơn một chút là Hàn Sơn, Thậ  Đắc ở chùa Quốc 

Thanh là Văn Thù, Phổ Hiền tái lai. Phong Can là Phật 

A Di Đà tái lai. Thời đại nhà Tống hòa thượng Bố Đại 

là  Bồ  Tát  Di  Lặc  tái  lai.  Đây  là  cách  chúng  ta  cũng 

không   uá   a,  có  vị  mấy  trăm  năm,  có  vị  hơn  1000 

năm.  Nh ng  chư  Phật  Bồ  Tát  này  là người  không thể 

ngờ được. Cho nên nếu như nói ngày nay trên thế giới, 

181 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



s  có tai nạn lớn như vậy, cái Ngài  hải nói cho chúng 

ta  biết,  các  Ngài  không  nói.  Người  gần  nhất  là  Ấn 

Quang Đại sư đầu năm dân Quốc, mọi người đều biết, 

Ngài là Bồ Tát Đại Thế Ch  của thế giới tây  hương tái 

lai, ch nh bản thân Ngài đ ch thực có nói với chúng ta 

có tai nạn, có tai nạn rất lớn,  u  vị đọc "Văn sao" bạn 

s  đọc thấy rất nhiều. Nhưng mà không có nói, giống 

như  tai  nạn  mà  người  tây   hương  nói,  không  hề  nói. 

Cho nên chúng ta nghe nh ng lời mà người tây  hương 

nói  kia,  cũng  không  nên  sợ  hãi,  cũng  không  nên  lo 

nghĩ. Cứ theo  hương  há  của đại sư Ấn Quang dạy 

chúng  ta  mà  làm  thì  chắc  chắn  ch nh   ác.  đại  sư  ấn 

uang  dạy  chúng  ta  “Tin  sâu  nhân   uả”.  Qu   vị   hải 

hiểu  rằng,  thiện   há   của  thế   uất  thế  gian  đều  được 

ây dựng trên cơ sở của nhân  uả, nhất định  hải hiểu, 

đây  là  sự  thật,  người  hiện  nay  gọi  là  chân  l .  Nhân 

duyên   uả  báo  là  chân  l ,  nhân  thiện  chắc  chắn  được 

uả thiện, nhân ác nhất định bị  uả ác, nhân duyên  uả 

báo không hề sót lọt. 

Học Phật, học Bồ Tát, học tổ sư đại đức, đều là 

tấm  gương  tốt  nhất  cho  chúng  ta.  Th ch  Ca  Mâu  Ni 

Phật cả đời không  ây đạo tràng, đây là tấm gương tốt 

cho chúng ta; Đại sư Ấn Quang cả đời ở nhờ đạo tràng 

của  người  khác,  Ngài  ch nh  mình  chế  ra  cho  ch nh 

mình ba điều giới luật: Thứ nhất không làm trụ trì, thứ 

hai  không  nhận  đệ  t    uất  gia,  thứ  ba  không  truyền 

giới. Cả đời Ngài đã làm được, đời sống của Ngài rất tự 

tại, cả đời làm khách, không làm chủ. 

182 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Tôi rất k nh ngưỡng đối với Ngài, rất ngưỡng mộ, 

cả  đời  tôi  học  lão   há   sư,  cả  đời  tôi  không  có  đạo 

tràng. Gần đây Hong Kong có nhân duyên, nói có một 

lầu  chung  cư  muốn  bán,  tôi   em  thấy  rất  vừa   .  Mới 

đây ở Hong Kong chúng ta thành lậ  một hội  “Học Hội 

 Giáo Dục Phật Đà Hong Kong” , đang không có hội sở, 

muốn đi mua một hội sở, bên đó có cư sĩ Lại, cùng tôi 

ở nơi đó đàm  hán, chưa đàm  hán thành công. Hôm 

nay  có  gởi  cho  tôi  một  tờ  điện  t n,  chưa  đàm   hán 

thành công, tốt, thì tôi cũng không muốn. Vậy chúng ta 

đem  tiền  định  mua  cái  căn  chung  cư  đó  mau  đưa   ua 

Đại lục để cứu tai, gần đây đại lục lại có  ảy ra tai nạn, 

cứu  tai  là   uan  trọng,  còn   uan  trọng  hơn  so  với   ây 

đạo tràng nhiều. Trong Phật  há  thường nói  “Cứu một 

 mạng người còn tốt hơn xây tháp bảy tầng” , không nên 

ây đạo tràng. 

Vì vậy  hải học tậ  với Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát 

là tấm gương tốt nhất cho chúng ta. Học Phật, nếu như 

muốn có thành tựu, tôi thường nói, thường hay khuyên 

các đồng tu,  hải buông  ả tự tư tự lợi, mỗi niệm  uyết 

không  vì  ch nh  mình  mà  lo  nghĩ,  mỗi  niệm  vì  ch nh 

mình, mỗi  niệm nghĩ đến đạo tràng của ch nh mình, thì 

sai rồi. 

Các  vị   em  thấy  Cư  Sĩ  Lâm,  hiện  tại  cái  đạo 

tràng này không tệ, dường như rất thịnh vượng. Vì sao 

nó  có  thể hưng  vượng  lên  vậy?  Các  đồng  tu  cũ  ở nơi 

đây biết, cái đạo tràng này từ trước các đồng tu từ trên 

uống  dưới,  đều  vì  đạo  tràng  của  ch nh  mình  mà  lo 

183 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



nghĩ,  nghĩ  ch nh  mình,  nghĩ  đến  đạo  tràng  của  ch nh 

mình, không có thần hộ  há , Phật Bồ Tát cũng không 

đến. Trong nh ng năm gần đây, cư sĩ L  Mộc Nguyên 

nhận trách nhiệm ở nơi đây, lãnh đạo mọi  người, ông 

mỗi niệm vì chúng sanh mà lo nghĩ, mỗi niệm vì Phật 

há  mà lo nghĩ. Ông nói:   “Cư Sĩ Lâm không phải là 

 Cư  Sĩ  Lâm  của  Singapor,  là  Cư  Sĩ  Lâm  của  toàn  thế 

 giới”, cho nên Phật cũng đến, Long thiên hộ  há  cũng 

đến, do vậy mới hưng vượng lên. 

Do  đây  có  thể  biết  hưng  suy  của  đạo  tràng  là  ở 

tâm lượng của bạn lớn hay nh . Chúng ta  ây cái đạo 

tràng này là vì chúng sanh niệm Phật của toàn thế giới 

mà  ây, ông nghĩ đến, thật sự cũng đã làm được, mỗi 

ngày,  hiện  tại  vẫn  không  đến  mỗi  ngày,  đại  khái  mỗi 

một tuần l , mỗi một tuần l , đều có rất nhiều đồng tu 

từ các khu vực  uốc gia khác đến nơi đây để niệm Phật. 

Đạo  tràng  từ  trên   uống  dưới,  nh ng  nhân  viên   hụ 

trách đều là người làm công  uả, đều là vì nh ng đồng 

tu  bạn  h u  mà   hục  vụ.  Tôi  cũng  ở  nơi  đây  vì  mọi 

người  hục vụ, cho nên cái  đạo tràng này là thuộc về 

người  của  toàn  thế  giới,  đó  mới  là  vĩ  đại,  đối  với  cả 

thảy  Phật   há ,  đối  với  cả  thảy  thế  giới,  làm  ra  cống 

hiến chân thật, cho nên người ở khu vực này có  hước 

báo, có duyên  hận vì tất cả chúng sanh  hục vụ. Xây 

dựng đạo tràng này, tuy  uy mô không lớn,  nhưng có 

 “Đạo  phong”,   có   “Học  phong”36.   Hơn  n a  vô  cùng 

thù thắng, một môn thâm nhậ , điểm này, hy vọng các 

đồng tu sơ học  hải đặc biệt lưu  . 

184 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Vào  thời   ưa,  bất  kể  là  Trung  Quốc  hay  là  Ấn 

Độ, Phật  há , thế gian  há  đều coi trọng “Sư thừa”. 

“Sư  thừa”  tức  là  bạn  có  thầy,   há   môn  này  của  bạn, 

hương  há  tu học là học với người nào? Ai là người 

truyền cho bạn, dứt khoát không thể nói không thầy mà 

tự biết, không có cái đạo l  này, từ  ưa đến nay chưa 

từng nghe thấy. Nền học vấn chân thật chắc chắn  hải 

từng đời truyền cho nhau. Cho nên học Phật chỉ có thể 

có một vị thầy, có   thầy là   con đường,   thầy là đứng 

ở  ngã   ,     thầy  là  đứng  gi a  ngã  tư,  bạn  không  biết 

theo ai. Bạn làm sao có thể học thành công được? 

Năm  ưa tôi đã từng dạy ở Phật học Viện, cũng 

có  người  mời  tôi   ây  dựng  Phật  Học  Viện,  tôi  cũng 

từng làm Viện trưởng Viện Phật Học. Sau này tôi hiểu 

rõ, tôi đã sai! Cho nên đã sám hối trước Phật Bồ Tát, 

không  dám   ây  Phật  Học  Viện  n a.  Suy  nghĩ  lại, 

nh ng lời mà tiên sinh Phương Đông Mỹ năm  ưa nói 

với tôi, tôi không hề để  . Sau này sau khi giác ngộ rồi 

thì mới biết. Người thầy, ngày đầu tiên tôi vừa tiế   úc 

Phật  há , thầy đã dạy cho tôi rồi, tôi đã  uên nó sạch 

hết  rồi.  Thầy  nói  nh ng  gì  với  tôi  vậy?  “Trường  học 

 hiện nay, thầy giáo không ra thầy giáo, học trò không 

 ra học trò, bạn muốn đến trường để học kiến thức, thì 

 ch ng học được gì cả”.  Sau này tôi làm Viện Phật Học, 

tôi mới chợt vỡ l  ra, Viện Phật Học mở rất nhiều khóa 

trình, mời rất nhiều thầy giáo. Thầy này nói cái này tốt, 

thầy kia nói môn kia hay, khi học trò đang nghe, nghe 

đến môn thứ  , thầy giáo  hê bình môn thứ nhất. Môn 

đầu tiên dạy “Kinh Di Đà”, môn thứ   dạy “Kinh kim 

185 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



cang”, thầy dạy “Kinh Kim Cang” nói Tịnh Độ không 

hay, không thể thành tựu. Học trò đến h i tôi:  

- Viện trưởng, vậy  hải làm sao?  ốt cuộc chúng 

con học “Kinh Di Đà” hay là nghe “Kinh Kim Cang? 

Tôi  cũng  ngớ  người,  không   hải  tán  thán  lẫn 

nhau,  không   hải  dung  hòa  lẫn  nhau,  mà  bài    ch  lẫn 

nhau.  Người  nào  cũng  nói  môn  của  mình  hay,  người 

khác đều không tốt. Từ đó về sau tôi không làm Viện 

Phật  Học  n a.  Viện  Phật  Học  mời  tôi  dạy,  tôi  cũng 

không  đi.  Tại  sao  vậy?  Lỗi  với  con  em  người  ta.  Tư 

tưởng  của  họ  đã  loạn  cả  rồi,  tôi  lại  có  thêm  một  con 

đường n a, chẳng  hải càng  hiền  hức sao? Vậy nên 

không đi. 

Chút  thành  tựu  này  của  bản  thân  tôi,  còn  may 

mắn d nh được một chút duyên rìa của “Sư thừa” là học 

với một thầy. Học bao lâu vậy? Mười năm! Thầy giáo 

truyền giới điều cho tôi, có   điều: Điều thứ nhất, chỉ 

cho  hé  nghe một mình thầy giảng kinh thuyết  há , 

nghe  một  mình  thầy  thôi,  ngoài  thầy  ra,  bất  kỳ  người 

nào  giảng  kinh  thuyết   há ,  không  được   hé   nghe, 

đây  là  điều  thứ  nhất;  Điều  thứ   :  Đọc  sách,  bất  kể  là 

đọc sách Phật, hay là đọc sách thế gian, chưa được sự 

đồng   của thầy, thảy đều không được đọc; Điều thứ  : 

Vì trước đây tôi đã học   năm, nh ng cái anh học được 

năm  ấy,  tôi  không  thừa  nhận,  thảy  đều  b   hết.  Bắt 

đầu từ hôm nay học lại từ đầu. 

186 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Lúc đó nghe thầy nói   điều cam kết này, thì cảm 

thấy vị thầy này thật độc đoán, thật chuyên  uyền, bất 

kể đạo l . Nhưng nghe nói vị thầy này rất hay, có đức 

có học, thế là cũng bèn tiế  nhận. Tiế  nhận   điều này, 

cứ  theo     điều  này  nghiêm  túc  học  tậ ,  học  được    

tháng thì có cảm nhận. Cảm thấy  hương  há  này rất 

hay.  Tại  sao  vậy?  Phiền  não  giảm  bớt,  tr   tuệ  tăng 

trưởng.  Không  cho   hé   anh  nghe,  thì  tai  đóng  chặt; 

Không  cho bạn  em  gì  cả,  thì  mắt  cũng đóng  k n  rồi, 

chỉ được nghe mỗi một người, chỉ có thể tiế  nhận sự 

chỉ  dạy của một  người, đi một  con đường, con đường 

này đã đi thông rồi. 

Cho nên ngày nay có người mời tôi đi giảng kinh, 

tôi   hải  h i  trước,  đạo  tràng  đó  học   há   môn  gì? 

Nh ng thầy nào đang dạy ở đó? Vừa nghe có rất nhiều 

rất nhiều  há  sư, cảm ơn, hay  uá! Các anh rất hay, rất 

hiếm có, tôi không đi được! Tôi đâu có nhiều thời gian 

để đi lên vết  e đổ chứ. 

Cho  nên  “Thế  học”  hay  “Phật  học”  nếu  muốn 

thành  tựu:   “Một  môn  thâm  nhập,  huân  tu  trường  k ”  

chắc chắn là thành công. Vậy đến khi nào mới có thể 

tham học vậy? Khai ngộ rồi. 

Có  rất  nhiều  đồng tu  h i:   “Khai  ngộ  là  như  thế 

 nào?”  Khai ngộ trạng thái đó, nói thế nào cũng không 

thể  nói  được!  Bạn  cũng  không  cách  gì  thể  hội  được. 

Nhưng tôi có thể chỉ ra một hình tượng gần giống, bạn 

dần dần mà thể hội. Người khai ngộ, lục căn dứt khoát 

187 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



không  bị     trần  bên  ngoài  cám  dỗ;  mắt  thấy  sắc,  tai 

nghe tiếng, không bị cảnh bên ngoài cám dỗ. Nếu như 

thấy  sắc,  nghe  tiếng,  trong  tâm  vẫn  khởi  tâm  động 

niệm,  vẫn  còn  ưa  th ch,  vẫn  còn  ghét  b ,  thì  bạn  vẫn 

chưa khai ngộ. Nếu bạn sau khi khai ngộ rồi, thì tuyệt 

đối không bị cám dỗ. 

Trong “Kinh Kim Cang” thường nói   “Bất  thủ ư 

 tướng,  như  như  bất  động”   (ngoài  không  d nh  tướng, 

trong không động tâm) thì người đó là người khai ngộ, 

tâm  địa  thanh  tịnh,  hoàn  toàn  không  có  mảy  may  ô 

nhi m,  cảnh  giới  bên  ngoài  tường  tận   hân  minh,  rõ 

ràng sáng t , tuyệt đối không bị cám dỗ, đây là tướng 

khai ngộ; 

Người  khai  ngộ,  tâm  địa  thanh  tịnh,  chỉ  sinh  tr  

tuệ,  không  sinh   hiền  não.  Lục  tổ  Huệ  Năng  Thiền 

tông,  lúc  Ngài  đi  tham  vấn  ngũ  tổ,  nói  với  ngũ  tổ: 

 “Trong tâm đệ tử, thường sanh trí tuệ.”  đó là khai ngộ 

rồi. 

Chúng  ta  hiện  nay  là  “Trong  tâm  đệ  t   thường 

sanh tạ  niệm, thường sinh  hiền não”. Ngày ngày khởi 

vọng  tưởng,  chỉ  có  tham  sân  si  mạn,  vậy  thì  làm  sao 

khai  ngộ?  Nên  biết  rằng,  người  khai  ngộ  không  tạo 

nghiệ  n a. Người chưa khai ngộ, niệm niệm đều đang 

tạo  nghiệ .  Làm  sao  có  thể  vãng  sanh?  Thế  giới  Tây 

Phương nhìn thấy trang nghiêm thù thắng như vậy, có 

nhiều  cái  hay  như  vậy,  chúng  ta  làm  sao  có  thể  đạt 

được? Trước tiên  hải biết thành thật niệm Phật, tôi nói 

188 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

cái đạo tràng này thù thắng, có thể nói từ  ưa đến nay, 

cái đạo tràng này là thù thắng nhất. Tôi nói lời này là 

dựa  vào  đâu  vậy?  Có   hải  là  ch nh  mình  đang  khoa 

trương  ch nh  mình  vậy?  Không   hải,  tôi  thì  thấy  sao 

nói vậy:  Niệm Phật  Đường một  câu Phật  hiệu,    giờ 

đồng hồ không gián đoạn, nên việc này thì không kỳ lạ, 

thế gian này có không  t niệm Phật Đường cũng không 

làm  được;  Giảng  đường  mỗi  ngày  giảng  kinh  hai  giờ 

đồng  hồ,  việc  này  rất  khó  làm  được,  một  năm    0 

ngày, không kém khuyết ngày nào, hiện tại ở thế giới 

này không thể tìm ra; Càng khó được hơn cho nên nói 

thù thắng đệ nhất, đều là giảng “Kinh Vô Lượng Thọ”, 

không hề giảng hai loại kinh, mỗi ngày đều đang giảng 

“Kinh Vô Lượng Thọ”. Ngày ngày nhận được huân tậ  

của  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”.  Đây  là  thế  giới  đệ  nhất, 

chân thật là “Một môn thâm nhậ , trường kỳ huân tu”. 

Ngày  ngày  nghe  kinh,  giú   đỡ  bạn  niệm  Phật,  ngày 

ngày giú  bạn niệm Phật, ngày ngày giảng chỗ tốt của 

niệm Phật, ngày ngày giảng y chánh trang nghiêm của 

thế giới Tây Phương, khiến cho bạn t n tâm kiên định, 

nguyện tâm kiên định, một lòng cầu sanh thế giới Tây 

Phương Cực Lạc. Đây mới là thế giới chân thật đệ nhất, 

tìm  n a  cũng  không  ra,  cho  dù  tìm  được  có  nơi  ngày 

ngày giảng kinh, không  hải chuyên giảng một bộ kinh, 

cái  đạo tràng này chỉ giảng một  bộ kinh. Các đồng tu 

nghe tốt, bộ kinh này nghe không chán, nghe  ua từng 

lượt từng lượt, nghe 100 lần, nghe 1000 ngàn lần, nghe 

10 ngàn lần, đều là nghe không chán. Tại vì sao nghe 

không chán? Mỗi biến đều có chỗ ngộ, mỗi biến đều là 

189 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



mới mẻ, đây chẳng  hải là nói thường sanh tr  tuệ hay 

sao? 

Ngày  nay  chúng  ta   uan  trọng  nhất  ch nh  là 

 “Sanh ngã quốc giả”  [Sanh về nước con], chúng ta làm 

thế  nào  sanh đến  thế  giới  Tây  Phương Cực  Lạc?   hải 

chân  thật   hát  tâm,   hải  đem  hết  thảy  thế  gian  này 

buông  ả. 

Buông  ả,  in nói với các vị, vạn nhất không nên 

hiểu lầm, buông  ả ở nơi tâm, không  hải buông  ả ở 

nơi sự, đồng tu đại lục có đem đến nói cho tôi tin tức, 

còn  viết  thư  nói  với  tôi,  họ  nghe  tôi  giảng  kinh  nói 

 “Phải nhìn thấu, buông xả” , họ nhìn thấu buông  ả rồi, 

công tác cũng từ b , mỗi ngày ở trong nhà niệm Phật, 

niệm  đến  sau  cùng  không  có  cơm  ăn,  cả  nhà  đều  oán 

thán đến h i tôi  hải làm sao? Tôi nói tôi không có bảo 

bạn  buông  b   công  việc,  tôi  bảo  bạn  buông  b ,  thế 

nhưng  không  có  bảo  bạn  buông  b   công  việc,  bạn 

không có nghe lời của tôi, nghe cho rõ ràng, buông b  

là buông b  vọng tưởng,  hân biệt, chấ  trước ở trong 

tâm, buông b  nh ng thứ này. Nếu như Th ch Ca Mâu 

Ni  Phật  buông   ả,  thì  Ngài  không  giảng  kinh,  không 

nói  há , vậy thì không có  hương  há . Ngài vẫn là 

giảng kinh nói  há     năm, bôn ba khắ  nơi, nhiệt tâm 

giáo hóa, nơi sự thì không buông  ả, trong tâm buông 

ả rồi, thân tâm thanh tịnh, không nhi m một trần, một 

đời  trải   ua  ba  y  một  bát,  trải   ua  loại  đời  sống  này, 

buông  ả hết, buông  ả nh ng thứ này, không  hải đem 

công  việc  buông   ả,  không   hải  buông   ả  đi  trách 

190 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

nhiệm,  vậy  thì  bạn  hoàn  toàn  sai  lầm,  đó  là  bạn  trốn 

tránh trách nhiệm, bạn hiểu sai đi   của Phật. Trong kệ 

khai kinh nói  “Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa” , 

bạn làm sao có thể hiểu sai đi   nghĩa của Phật? 

Chúng  ta   hát  tâm   uất  gia,   uất  gia  việc  thứ 

nhất,  hải nỗ lực học tậ , tu dưỡng  hẩm đức học vấn 

của ch nh mình, có  hẩm đức tốt, học vấn tốt, mới có 

thể giáo hóa chúng sanh. Người  uất gia ở trong  ã hội 

là  thân   hận  như  thế  nào?  Tôi  cũng  giảng  nói  rất  rõ 

ràng,  Th ch  Ca  Mâu  Ni  Phật  Ngài  đã  biểu  di n  ra,  là 

nghĩa  vụ, nghĩa  vụ ch nh là  không  tiế   nhận báo  đá , 

nhà  giáo  dục   ã  hội  đa  nguyên  văn  hoá,  người  làm 

công tác giáo dục  ã hội, đây là thân  hận của Phật ở 

thế gian. 

Chúng  ta  làm  đệ  t   của  Phật,  học  Phật  thì   hải 

biết  thân   hận  của  ch nh  chúng  ta,  là  một  người  làm 

nghĩa  vụ  đa  nguyên  văn  hoá,  người  làm  công  tác  giáo 

dục   ã  hội.  Vậy  thì  bạn  không  sai,  chúng  ta  cần   hải 

làm tốt  hần công việc của ch nh mình, làm được viên 

mãn. 


****** 

 

 

 

 

 

191 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



(VCD 110) 

Phần công việc này nếu như làm không được tốt, 

chúng  ta  ch nh  là  tội  nhân  của  Phật  Bồ  Tát,  làm  sao 

ứng đáng với Phật Bồ Tát, làm sao  ứng đáng với tổ 

sư đại đức, làm sao  ứng đáng được đối với chăm sóc 

cúng dường của bốn chúng đồng tu, cho nên chúng ta 

hải thường hay suy  ét, mỗi một vị đồng tu, đồng tu 

uất  gia,   hải  chăm  chỉ  nỗ  lực,   hải  hoằng   há   lợi 

sanh, cho nên tâm  chân thành của ch nh mình, tâm từ 

bi,  vô  tư  không  điều  kiện,  cúng  dường  tất  cả  chúng 

sanh, bố th  tất cả chúng sanh, giáo học của Phật  há  

thúc  đẩy  ở  thế  gian  này,  thì  không  có  chướng  ngại, 

không có khó khăn. 

Phật   há   là  giáo  dục,  giáo  dục  đa  nguyên  văn 

hoá,  Phật   há   không   hải  tôn  giáo,  các  vị  nhất  định 

hải  làm  cho  tường  tận,  làm  cho  sáng  t .  Phật   há  

dung hòa tất cả tôn giáo, viên dung hòa hợ . Trên kinh 

đại  thừa  các  vị  thường  hay   em  thấy,  có  rất  nhiều 

người  lãnh  đạo  tôn  giáo,  đại  đức  trong  tôn  giáo,  bực 

trưởng lão đều đang học Phật, đều là học trò của Th ch 

Ca Mâu Ni Phật. Trên Kinh Hoa Nghiêm, chúng ta  em 

thấy Thắng Nhiệt Bà La Môn, Biến Hành ngoại đạo, là 

lãnh  đạo  tôn  giáo. Trên  Kinh  Địa  Tạng  chúng  ta  xem 

thấy Bà La Môn N , đó là t n đồ của tôn giáo, đều tiế  

nhận  giáo  dục  của  Phật  Đà.  Giáo  dục  của  Phật  Đà  là 

giáo  dục  tr   tuệ,  là  giáo  dục  đạo  đức  cao  độ,  tất  cả 

chúng sanh  hải nên học tậ , cho nên giáo dục của Phật 

không có bất cứ giới hạn nào. 

192 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Chúng ta ở Singa ore, ở nơi đây tu học truyền bá 

hiện  tại  đã  có  ảnh  hưởng  rất  tốt:  Hưng  Đô  giáo  mời 

chúng ta đến đó giảng kinh, t n đồ th nh chúng của họ 

đều  là  nghe  Anh  văn,  tôi  không  cách  nào  đi,  tôi   hái 

há   sư  Ngộ  Lâm  của  chúng  ta.  Chúng  ta  có  một  tổ 

phiên dịch nh , đối với mặt ngôn ng  không có chướng 

ngại, tôi mời bên đó mấy vị đến bên kia của họ để lên 

lớ . Việc này chân thật là thực ti n đa nguyên văn hoá, 

từ trước chưa từng làm  ua; X-Lam giáo thông báo cư 

sĩ  L   Mộc  Nguyên  yêu  cầu  tôi  giảng  kinh,  muốn  tôi 

ch nh mình mang theo  hiên dịch. Chúng ta ngày hôm 

nào  cùng  nghiên  cứu,  chúng  ta  tiế   nhận  lời  mời  của 

họ,  tương  lai  tôn  giáo  dần  dần  chân  thật  giao  lưu  lẫn 

nhau, đôi bên mời giảng kinh, ngay trong kế hoạch của 

chúng ta  hải thành lậ  Phật Học Viện, Phật Học Viện 

tương  lai   hê  chuẩn,  Phật  Học  Viện  chúng  ta  khai 

giảng, chúng ta s  mời các tôn giác khác đến Phật Học 

Viện của chúng ta để học. Tôi đã có cái khái niệm này 

từ rất sớm rồi, tôi đã nói  ua với Cư Sĩ L  rằng chúng 

ta mời họ đến giảng khái luận tôn giáo. Chúng ta  hải 

có nhận biết đối với  họ,  hải  hiểu  rõ đối  với họ, giáo 

nghĩa khái luận của tôn giáo họ, nghi thức của họ, cảnh 

giới  tu  học  của  họ,  mời  truyền  giáo  sư  của  họ  đến  vì 

chúng  ta  lên  lớ ,  chúng  ta  có  cái     niệm  này,  nhưng 

vẫn chưa thực ti n được. Họ mời chúng ta trước, họ cao 

hơn  so  với  chúng  ta,  chúng  ta  không  thể  không  tôn 

k nh, không thể không bội  hục. Việc này trên toàn thế 

giới Singa ore làm trước nhất, vì toàn thế giới kiến tạo 

nền  móng  đa  nguyên  văn  hoá,  làm  ra  một  tấm  gương 

193 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



tốt nhất. Đây là giới tôn giáo của Singa ore cống hiến 

to lớn đối với toàn thế giới, tương lai trong lịch s  nhất 

định s   hải ghi lại, đây là mở đầu, gi a tôn giáo dung 

hòa hợ  tác lẫn nhau, bắt đầu từ ngay nơi đây. 

Cho nên chỗ này là “Phước địa” (đất  hước). Mọi 

người  nghe  đến   hước  địa  thì  không  nên   hát  cuồng, 

cho rằng có tai nạn đại khái ở nơi đây không có vấn đề, 

nên  có thể  yên tâm  mà  đi  tạo  nghiệ . Vậy  bạn  vẫn  là 

không thể trốn kh i tai nạn, nhất định  hải đoạn ác tu 

thiện, nhất định  hải  hụng trì tam  uy, ngũ giới mười 

thiện. 

Chúng  ta  đề   ướng   “Giữ  tâm  tốt,  làm  việc  tốt, 

 nói lời tốt, làm người tốt” , chúng ta đề  ướng bốn tốt, 

hải  thực  ti n  bốn  tốt,   hải  chân  thật  làm  cho  được, 

không  hải hô hào khẩu hiệu, hô khẩu hiệu không  ch 

gì, nhất định  hải làm  được. Chúng ta  ua lại với các 

tôn  giáo  khác,  chúng  ta  là  chân  thành,  vô  tư,  vô  điều 

kiện,  hụng hiến cúng dường đối với họ. Hôm  ua cư sĩ 

L   báo  cho  tôi  một  tin  tức,  ông  thảo  luận  với  nh ng 

lãnh tụ tôn giáo này, ngay trong đó Hồi giáo hay là Ấn 

Độ giáo có người ở trong giáo hội của họ nói:  

- Phá  sư Tịnh Không rất ưa th ch bố th , chúng 

ta có khó khăn gì thì đi tìm ông ấy. 

Trưởng lão trong tôn giáo của họ nói với họ, ông 

nói: 

194 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

- Cái   nghĩ này của các vị sai rồi, nếu chúng ta 

có tiền,  hải cúng dường  há  sư Tịnh Không, để ông 

ấy làm nhiều việc tốt, ông này rất là công bình, không 

có lòng tư riêng. 

Các vị th  nghĩ  em, tương lai nhất định các tôn 

giáo khác s  đưa đồ cúng dường đến đây, tôn giáo khác 

nhau làm thế nào có thể không hòa hợ  chứ? Cho nên 

viên  dung  hòa  hợ ,  tôn  trọng  lẫn  nhau,  k nh  yêu  lẫn 

nhau,  hợ   tác  lẫn  nhau,  việc  này  không   hải  l   luận, 

uyết định có thể thực ti n. Cho nên tôi dạy mọi người 

rất đơn giản, thế nhưng nhất định  hải nỗ lực mà làm: 

Thiện tâm chân thành; Lòng yêu thương chân thật; Vô 

tư vô điều kiện bố th  cúng dường. Chỉ cần bạn làm cho 

được  ba  điệu  này,  giáo  học  đa  nguyên  văn  hoá   uyết 

định không có chướng ngại. 

Giáo học đa nguyên văn hoá ch nh là hoằng  há  

lợi sanh, hiệu  uả là an định  ã hội, thế giới hòa bình, 

người  người  đều  có  thể  k nh  yêu  lẫn  nhau,  hòa  thuận 

cùng ở với nhau, hợ  tác lẫn nhau, mới có thể trãi  ua 

được  đời  sống  hạnh   húc  mỹ  mãn  chân  thật.  Đây  là 

Phật   há ,  Phật   há   không   hải  là  không  đàm,  cũng 

không  hải là đàm huyền thuyết diệu. Các vị tỉ mỉ mà 

quán sát kinh điển, tỉ mỉ mà  em  ua kinh điển, nhất là 

hiện  tại  chúng  ta  đang  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm,  tôi 

giảng  giải  với  mọi  người,  mỗi  câu  mỗi  ch   đều  thực 

ti n ngay trong đời sống, dạy chúng ta làm thế nào trải 

ua ngày tháng, làm thế nào làm việc, làm thế nào đối 

nhân    thế tiế  vật, đây là học vấn chân thật. Hiện tại 

195 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



chúng ta  hải chăm chỉ nỗ lực học tậ , mới lấy được tư 

cách bước vào cõi nước Phật tu học. Thế giới Cực Lạc 

là đại học Phật giáo, c a lớn thường mở, chỉ cần chúng 

ta  chân  thật  muốn  đi,  muốn  đi,  cái  thế  gian  này  danh 

vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần, “Tham-sân-si-mạn” 

hải buông  ả triệt để. 

Tôi mỗi ngày ở nơi đây dạy người, nhất định  hải 

đem ch nh mình đối với tất cả người, tất cả việc, tất cả 

vật,  ả b  đi   niệm khống chế, cái   niệm này là tất cả 

 “Câu sanh phiền não”  37 của chúng sanh sáu cõi. Việc 

này không  hải học được, bạn thấy trẻ nh , mới hai ba 

tháng  tuổi,  chúng  biết  cầm  ly  bình  s a,  chúng  muốn 

khống chế nó, chúng không buông b  nó, việc này bạn 

có  thể   uán sát  thấy.  Đây  là  gì  vậy? Tư  tâm,  tự  tư  tự 

lợi,  nhà  Phật  gọi  là  “Câu  Sanh   hiền  não”,  là  tậ   kh  

mang đến từ  uá khứ, cái tậ  kh  này không tốt. 

Chúng  ta  giác  ngộ  rồi,  tường  tận  rồi,  triệt  để 

buông b , sau khi buông b , tâm của bạn thanh lương 

tự  tại,  bạn  không  còn  sanh   hiền  não,  bạn  ngày  ngày 

sanh tr  tuệ. Thế nhưng nếu cái   niệm này không thể 

buông  b ,  trong  tâm  bạn  liền  sanh   hiền  não,  không 

sanh tr  tuệ, càng nghiêm trọng hơn so với đây, là đối 

với tất cả người, tất cả vật, tất cả vật   niệm chi m h u. 

Chiếm  h u  là  tạo  nghiệ ,  khống  chế  là  mê  hoặc,  cho 

nên  không  thể  không buông   ả,  nhất  định   hải  buông 

ả. Vì sao vậy? Mọi người đọc  ua “Kinh Kim Cang”, 

trên Kinh Kim Cang nói  “Tam tâm bất khả đắc”38.  Bạn 

hải  chân  thật  hiểu  rõ  “Tam  tâm  bất  khả  đắc”,  thì    

196 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

niệm  khống  chế  tất  cả  người  và  sự  vật,  tự  nhiên  liền 

không  còn,  nếu  bạn  tường  tận  các   há   nhân  duyên 

sanh,  hàm h  là “Pháp nhân duyên sanh, đều không có 

 tự tánh, bản thể tức không, trọn ch ng thể có được”39. 

Sau cùng Kinh Kim Cang nói  “Tất cả pháp hữu vi, như 

 mộng huyễn bèo bọt”40.  Bạn đối với tất cả người sự vật 

có   niệm chiếm h u, tự nhiên liền s  không còn. Bạn 

có thể đoạn dứt đi hai   niệm này, bạn được đại tự tại, 

thì bạn rất d  dàng bước vào c a đại thừa, vào c a đại 

thừa ch nh là đại Bồ Tát, không nh ng siêu việt sáu cõi, 

còn siêu việt mười  há  giới. 

Do  đây  có  thể  biết  Phật  Bồ  Tát  cùng   hàm   hu 

cách  nhau  một  niệm,  bạn  một  niệm  này  không  thể 

buông  ả, bạn là  hàm  hu, cái   niệm đó bạn buông  ả 

rồi, đó ch nh là Phật Bồ Tát. Chúng ta niệm Phật muốn 

vãng  sanh,  nhưng  không  thể  vãng  sanh,   uyết  định  ở 

cái niệm này. 

Nh ng  lời  nói  này  dường  như  là  lời  ngoài  đề? 

Không  sai,  với  đề  cũng  chỉ  được  nơi   uan  hệ.  Tại  vì 

sao  nói  nhiều  lời như  vậy?  Có  một  số  đồng  tu  từ bên 

ngoài đến, có người từ Hắc Long giang đến,  a đến như 

vậy, rất không d  dàng đến nơi đây ở mấy ngày, nếu tôi 

không nói với họ, thì tôi có lỗi với họ. Các vị đồng tu ở 

Singa ore thì thường nghe, nghe rồi nhưng vẫn không 

làm được, cho nên nói thêm vài lần, nghe vài lần, vẫn 

là việc cần làm, vì các vị không làm được mà, nếu các 

vị làm được rồi, thì tôi s  không nói n a, còn nếu chưa 

làm được thì ngày ngày  hải nói. Đây ch nh là huân tu 

197 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



thời gian dài, không làm được. Không nên nói là lời nói 

này tôi đã nghe không  t lần rồi, không đi n a, không 

cần  hải nghe thêm, vậy thì bạn vĩnh vi n  đọa lạc. Phải 

nên biết, nếu như có thể thường hay nghe, tuy là không 

làm  được,  nghe  nhiều,  chịu  nghe,  nghe  đến  tám  năm 

mười  năm,  tự  nhiên  tâm  đó  liền  thay  đổi,  liền  s   làm 

được.  Đây  là  kinh  nghiệm  của  tôi,  tôi  vốn  dĩ  cũng  là 

hàm   hu,  mọi  thứ  không  thể  buông   ả,  mọi  thứ  đều 

chấ   trước.  Thế  nhưng  tôi  chịu  học,  tôi  nghe  lời  của 

thầy,  lão  sư  bảo  tôi  làm,  tôi  luôn  là  mi n  cưỡng  làm, 

làm  lâu  rồi  thì  tự  nhiên  một  chút  mi n  cưỡng  cũng 

không  có,  liền  s   làm  được  rất  tự  tại,  rất  an  vui,  mới 

biết được đây là trải  ua đời sống của Phật Bồ Tát. 

Ph a  sau  đây  là  nguyện  thứ  mười,  nguyện  thứ 

mười chỉ có một câu “Giai đắc thần thông tự tại Ba La 

Mật đa”: 

 Nguyện thứ 10 - Nguyện có Thần túc thông.  

 

Thứ hai: “ iai đắc thần thông t  tại  a la mật đa” 

[Thảy đều đắc được, Thần Thông tự tại, Ba La Mật Ða] 

Câu này là “Thần túc thông nguyện”. 

Trước  tiên  chúng  ta  giảng  “Thần  thông”:  Cái 

danh từ này, người thế gian có  uan niệm sai lầm đối 

với thần thông. Cái gì gọi là thần thông? Đại khái như 

trên “Tây Du K ” nói Tôn Ngộ Không có     hé  biến 

hóa, đó gọi là thần thông. Không sai!    biến đ ch thực 

198 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

là thuộc về thần túc thông. Thế nhưng bản   của thần 

thông, không hiện rõ ra. 

“Thông”  là  thông  đạt,     nghĩa  là  không  có 

chướng ngại, nói đến chỗ cứu cánh, đối với đạo l  của 

vũ trụ nhân sanh, bạn có thể thông đạt, đối với khoảng 

vũ  trụ  vô  lượng  vô  biên  (hiện  tại  gọi  là  tinh  cầu,  nếu 

nói sâu hơn một chút, vô lượng vô biên không gian duy 

thứ khác nhau), bạn đều có thể thông đạt tường tận, đây 

là cái   của “thông”. Thế  uất thế gian nhân duyên  uả 

báo, vô lượng vô biên biến hóa, bạn cũng có thể thông 

đạt tường tận, đây gọi là “Thần thông”. 

“Thần”  là  cái  gì?  Là  thần  kỳ,  siêu  việt  thường 

thức của người thế gian chúng ta. Cho nên đạt đến loại 

năng  lực  này,  không  có  cách  gì  hình  dung  được,  nên 

nói  là  thần  thông.  Thần  ch nh  là  không  thể  nghĩ  bàn, 

năng  lực  này  của  họ  không  thể  nghĩ  bàn,  chúng  ta 

không  cách  gì  tưởng  tượng  ra  được.  Hiện  tại  ở  nơi 

chúng  ta  gọi  là  công  năng đặc  dị,  cũng  là  nói  sự  việc 

này.  Thế  nhưng  công  năng  đặc  dị  cũng  tốt,       hé  

biến  hóa  cũng  tốt,  đều  không  tận  dụng  hết  “thần 

thông”.  Cái  bổn     của  danh  tướng  này,  Phật  nói  với 

chúng  ta,  loại  tr   tuệ  năng  lực  này,  là  ch nh  chúng  ta 

vốn dĩ đầy đủ, không  hải từ bên ngoài đến. 

Cho  nên  chư  Phật  Như  Lai,  trên   uả  địa  nh ng 

đức  năng  này,  mỗi  một  người  chúng  ta  trong  tự  tánh 

vốn  s n  đầy  đủ.  Chúng  ta  tuy  là  có,  nhưng  rất  đáng 

thương, hiện tại không khởi được tác dụng. Cũng giống 

199 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



như  bạn  rất  có  tiền,  bạn  gởi  nơi  ngân  hàng  mấy  trăm 

vạn,  nhưng  trên  người  một   u  cũng  không  có,  đi  ra 

ngoài  gọi   e  bus,  người  ta  cũng  không  cho  bạn  đi,  vì 

không có tiền, hiện tại chúng ta biến thành người như 

vậy. Trong tự tánh tuy là đầy đủ vô lượng tr   tuệ đức 

năng, hiện tại là hồ đồ mông muội, cả thân  hiền não, 

ngày  ngày  tạo  nghiệ .  Năng  lực  đi  đâu  rồi?  Phật  nói 

với  chúng  ta,  năng  lực  này  của  bạn  bị  chướng  ngại. 

Việc  chướng  ngại  tuy  là  rất  nhiều,   uy  nạ   lại  không 

ngoài hai loại lớn, nhà Phật gọi là “Phiền não chướng, 

sở  tri  chướng”.  Hai  loại  chướng ngại  này,  làm  cho  tr  

tuệ đức năng của bạn thảy đều bị chướng ngại mất, tuy 

có  nhưng  lại  không  khởi  tác  dụng.  Phật  Bồ  Tát  từ  bi, 

Phật Bồ Tát dạy bảo chúng ta, dạy chúng ta cái gì? Trừ 

b  đi chướng ngại mà thôi. Phật Bồ Tát chỉ có thể dạy 

chúng  ta  trừ  b   đi  chướng  ngại,  ngài  không  thể  giú  

chúng ta trừ b  đi chướng ngại. Cái đạo l  sự thật này 

nhất  định   hải  hiểu.  Tại  vì  sao  ngài  không  thể  giú  

chúng  ta  trừ  b   đi  chướng  ngại?  Vì  chướng  ngại  là 

ch nh  chúng  ta  tạo  ra,  không   hải  ngài  tạo,  tự  làm  tự 

chịu, ch nh mình tạo tác thì ch nh mình  hải đem nó trừ 

b ,  bất  cứ  một  người  nào  đều  không  có  cách  gì  giú  

bạn giải trừ, đây là chân l . Cho nên dù cho chư Phật 

Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi,  cũng  chỉ  có  thể  làm  được  cho 

chúng ta hai ch , ch nh là “Khai thị”. Khai thị ch nh là 

thuộc về giáo dục, nhắc nhở chúng ta nhận biết ch nh 

mình,  hiểu  rõ  ch nh  mình,  nên  gọi  là   “Tự  tri  tắc 

 minh”41,  Phật có thể làm đến được việc này. 

 Làm thế nào đem chướng ngại trừ bỏ? 

200 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

Chúng  ta  ch nh  mình  không  hề  biết  có  chướng 

ngại, Phật vừa nói ra, chúng ta liền biết được, chúng ta 

có chướng ngại, chúng ta hiểu  rõ rồi, khai  mở tr   tuệ, 

làm sao trừ b  đi chướng ngại? Phật làm ra tấm gương 

cho  chúng  ta  thấy,  đó  gọi  là  “Thị”.  “Thị”  là  “Thị 

hạm”.  Cho  nên  trên  kinh  Phật  thường  hay  dạy  cho 

chúng  ta,  muốn  học  ngài   “Thọ  trì  đọc  tụng,  vì  người 

 diễn nói” : “Nói” ch nh là khai, “Di n” ch nh là thị, làm 

mô  hạm, làm tấm gương. 

Trước đây mấy ngày, đại sứ Trung Quốc đóng ở 

Singa ore là đại sứ Trần đến thăm viếng chúng ta, ông 

nói: 

- Phá  sư! hiện tại đề mục kinh của ông giảng là 

gì? 

Tôi nói: 

- Chúng tôi có một tổng đề mục  “Học vi nhân sư, 

 hành vi thế phạm”42. 

Ngày nay chúng ta giảng kinh không lìa kh i tám 

ch   này,  bao  gồm  tất  cả  kinh  đều  là  từ  nơi   hương 

hướng  này,  con  đường  này,  để  truy  tìm,  để  học  tậ . 

“Sư” là gương mẫu, “Phạm” là mô  hạm. Chư Phật Bồ 

Tát, tổ sư đại đức, là gương mẫu là mô  hạm tốt nhất 

cho  tất  cả  chúng  sanh.  Cho  nên  chúng  ta  tôn   ưng 

Th ch  Ca  Mâu  Ni  Phật  là   “Thiên  Nhân  chi  đạo  sư”43. 

Chúng  ta  tuân  thủ  giáo  huấn  của  Phật,     niệm  trong 

201 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



lòng chúng ta nghĩ tưởng, tưởng tượng  em cái   niệm 

này, có thể làm ra tấm gương tốt cho tất cả đại chúng 

thế gian hay không? Nếu như loại cách nghĩ cách nhìn 

này,  không  thể  vì   ã  hội  đại  chúng  này  làm  ra  tấm 

gương tốt, thì cách nghĩ cách nhìn này  hải  hế b  đi, 

thì  hải buông b , còn có thể làm ra tấm gương tốt cho 

chúng sanh. Vậy thì được!  Đạo tràng  hải  làm ra tấm 

gương tốt nhất cho tất cả đạo tràng, cá nhân  hải làm ra 

tấm  gương  tốt  nhất  cho  mổi  cá  nhân,  đồng  tu  tại  gia, 

gia đình  của chúng ta  hải  làm ra tấm gương tốt  nhất 

cho  mọi  gia  đình,  đây  gọi  là  học  Phật.  Chúng  ta   hải 

thường hay gi  cái tâm này, thường hay gi  cái   niệm 

này, thường hay “Như giáo tu hành”. 

“Tu hành”: “Hành” là hành vi. Ý niệm là hành vi 

của   nghiệ ,   niệm tư tưởng là hành vi của   nghiệ ; 

Ngôn ng  là hành vi của khẩu nghiệ ; Tạo tác của thân 

thể  là  hành  vi  của  thân  nghiệ .  Hành  vi  ba  nghiệ   có 

sai  lầm,   hải  mau  đem  nó  s a  đổi  lại,  đây  gọi  là  tu 

hành. Cho nên mọi người vạn nhất không nên hiểu lầm, 

hiểu sai đi   nghĩa của hai ch  tu hành này. Cái gì gọi 

là  tu  hành?  Có   hải  ngày  ngày  đọc  kinh  là  tu  hành, 

ngày ngày lạy Phật là tu hành? Trong miệng đọc kinh, 

nhưng trong lòng nghĩ tưởng  ằng bậy; Thân thể đang 

lạy Phật, mà trong lòng vẫn tưởng con người kia đã có 

lỗi lầm với mình, ta  hải làm sao chỉnh l  họ. Như vậy 

thì làm sao gọi là tu hành? Thảy đều sai lầm. 

Cho nên ngày nay tu hành, mọi người chỉ làm ra 

hình thức, không có thật chất, chỉ nghiêng nặng ở nơi 

202 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

hình  thức. Hình thức dù có làm được tốt  rồi, nếu như 

không có thực chất, thì đó ch nh là lúc trước lão sư L  

nói   “Đáng  sanh  tử  thế  nào,  thì  phải  sanh  tử  như  thế 

 đó” , vẫn  hải sanh t . 

Phá  sư Từ Vân Quán Đảnh nói  “Một ngày niệm 

 một  vạn  danh  Phật  hiệu,  v n  là  phải  đọa  địa  ngục  A 

 T ” . Nhất định  hải hiểu được,   nghĩa chân thật của tu 

hành, tu s a tất cả hành vi sai lầm của chúng ta, đó mới 

gọi là tu hành. Tu hành không chú trọng hình thức,  hải 

thật làm. Tự viện đạo tràng chú trọng hình thức, đó là 

làm cái gì? Biểu di n  ướng kịch, biểu di n cho người 

chưa bước vào c a Phật, để cho họ  em thấy, Oh! Phật 

giáo  thì  ra  là  như  vậy,  giáo  học  của  Phật  giáo  là  như 

vậy, để cho họ sanh khởi t n tâm, tiế  dẫn họ đến học 

Phật. Cho nên  hải biểu di n, là cái   như vậy, đều  hải 

hiểu được, biểu di n là tiế  dẫn chúng sanh. 

Còn chúng ta niệm Phật, trong lòng niệm Phật thì 

tốt,  không  cần  làm  ra  kiểu  dáng  học  Phật,  hà  tất   hải 

cầm  âu chuỗi. 

Giả làm kiểu dáng của Phật, cầm  âu chuỗi là để 

làm gì? Là hóa tha, là đại từ đại bi, lợi  ch chúng sanh. 

Bạn đi ở trên đường, bạn đi  e công cộng, bạn ở nơi đó 

niệm  A  Di  Đà  Phật,  bạn  niệm  người  khác  nghe  đều 

chán  ghét.  Vậy   hải  niệm  bằng  cách  nào  vậy?  Miệng 

đang động, mà không nên có tiếng, đó là kim cang trì 

“A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật…”,  không  nên  có  âm 

thanh, để người khác  em thấy. “Miệng họ đang động, 

203 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



trên  tay  cầm   âu  chuỗi,  Oh,  họ  đang  niệm  Phật”,  họ 

thấy cái hình tượng đó, họ liền có ấn tượng, A Lại Da 

Thức liền ghi lại chủng t  này, bạn liền độ họ rồi. Cho 

nên đây là độ chúng sanh. 

Còn ch nh mình thật làm, có, hay không có hình 

thức này thành tựu như nhau. Có cái hình thức này là 

tiế   dẫn  chúng  sanh,  là  thay  Phật  Bồ  Tát  chiêu  sinh. 

Nhà  Phật  không  có  chiêu  sinh,  “Chiêu  sinh”  cái  khẩu 

kh   đó   uá  lớn  còn  gì  bằng?  Chư  Phật  Bồ  Tát  đều 

khiêm  tốn,  cho nên  nói  “Chỉ  văn  lai học,  vị  văn vãng 

giáo”.  Bạn  thấy  Th ch  Ca  Mâu  Ni  Phật  cả  đời  giảng 

kinh  nói   há , có lúc nào dán lên  một  tấm  uảng cáo 

chiêu sinh? Không có! Không hề có  uảng cáo, vậy thì 

người làm sao biết mà đến? Học trò đi tìm đến, không 

hải  Phật  ra  bên  ngoài  tìm,  Phật  nói   “Ta  chính  mình 

 không được, vô đức vô năng, không có trí tuệ, ta làm 

 sao dám làm thầy của ông” . Đều là khiêm tốn đến như 

vậy. Cho nên học trò có được chỗ tốt từ nơi thầy,  hải 

hướng  đến  người  khác  giới  thiệu  thầy  của  mình,  giới 

thiệu vẫn còn không thể nói rõ, nói rõ thầy không đồng 

, chỉ có thể ám thị, ám thị là gì vậy? Ch nh là làm ra 

kiểu  dáng để người khác  em, để  cho người khác sau 

khi thấy rồi, họ đến h i, họ đến thỉnh giáo với bạn, có 

như  vậy  mới  chân  thật   hát  tâm  học  tậ ,  là  chân  tâm 

đến học. Còn  hát  uảng cáo mời đến, chưa hẳn là thật 

tâm, không đáng tin. 

Cho nên Phật  há  dạy bảo chúng ta, khuyến hóa 

chúng sanh, đều là dùng cảm hóa thầm lặng, cho nên có 

204 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

thể  nhận  được  hiệu   uả  rất  tốt.  Chúng  ta   hải  hiểu 

được,  hải làm ra tấm gương tốt cho người khác  em. 

Có không  t Phật Bồ Tát, hóa hiện ở thế gian này, 

thường hay đi vào chợ để độ người (người nước ngoài 

gọi là “Mall”, hiện tại chúng ta gọi là siêu thị). Độ bằng 

cách  nào  vậy?  Ngày  ngày  đi  dạo  ở  nơi  đó,  mọi  thứ 

hàng hóa đều thấy được rõ ràng, nhưng không mua một 

thứ  nào.  Mỗi  ngày  đi  s   bị  người   hát  hiện,  Oh!  Con 

người này kỳ lạ, họ ngày ngày đến  em, từ trước đến 

giờ chưa từng mua đồ, liền s  có người thỉnh giáo với 

bạn.  Thường  hay  đi,  thì  mọi  người   uen  mặt,  ngay 

người bán hàng cũng biết mặt, họ đến h i bạn, Bồ Tát 

liền giảng kinh nói  há . Ta ngày ngày đến  em là tu 

huệ, mọi thứ ta đều tường tận, mọi thứ đều biết rõ, ta 

tăng thêm tr  tuệ; Nhưng ta mọi thứ đều không mua là 

ta  tu  định,  ta  không  động  tâm;  Ta  ở  nơi  đó  định  huệ 

song tu, đó là đạo tràng của chúng ta, ta đến nơi đó là 

thành tựu định huệ của ta, đó chẳng  hải là hoằng  há  

lợi sanh hay sao? Mọi người vừa nghe, không  hải đều 

khai ngộ sao. Khi các vị  em thấy các thương  hẩm đó, 

đều  là  khởi  tâm  động  niệm,  cái  này  cũng  muốn  mua, 

cái  kia  cũng  muốn  mua,  trong  tâm  loạn  lên  rối  bời, 

ch nh mình khổ cực kiếm được một  t tiền, toàn bộ bị 

người lừa đi mất, đã không có định, lại không có huệ. 

Bồ Tát ở trong chợ, ngày ngày đi dạo ở trong đó, là tu 

định tu huệ, giáo hóa chúng sanh, vậy thì làm sao giống 

nhau chứ? 

Cho  nên  nói   há ,  không  có  định   há   để  nói, 

205 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



tùy loại hiện thân, tùy duyên nói  há , khởi tâm động 

niệm đều là lợi  ch chúng sanh, đều là giú  chúng sanh 

giác  ngộ,  giú   chúng  sanh  hồi  đầu,  cho  nên  nhất  c  

nhất động của họ, đều là “thần thông tự tại”. 

Thứ hai: “Ba La  ật Đa” 

Ý nghĩa của câu này là viên  mãn, thần thông tự 

tại  của  họ  đều  là  đạt  đến  cứu  cánh  viên  mãn.  Ai  làm 

đến được? Thành thật mà nói, mỗi một người chúng ta 

đều có thể làm đến được. Khi đến thế giới Tây Phương 

Cực Lạc rồi thì làm được viên mãn, hiện tại trước khi 

vẫn  chưa  đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  nếu  như 

bạn chân thật có thể buông  ả, có thể nhìn thấu. “Nhìn 

thấu” hai ch  này, cũng  hải làm cho rõ ràng, làm cho 

tường tận, nhìn thấu ch nh là chân thật thấu suốt gọi là 

nhìn thấu, nó là thuộc về huệ; Buông  ả là  uyết định 

không  có  chấ   trước,  không   hân  biệt,  không  chấ  

trước là thuộc về định, buông  ả là định. Nhìn thấu là 

huệ, đối với chân tướng sự thật, đặc biệt là nhân duyên 

uả báo, chân thật làm rõ ràng, làm cho tường tận rồi, 

bạn tự nhiên không tạo nghiệ , vì sao vậy? Biết được 

tạo  nghiệ   có   uả  báo,  cho  nên  khởi  tâm  động  niệm, 

phía trước tôi đã nói  ua với các vị đồng tu, trên Kinh 

Địa Tạng đã nói  ua, hiện tại sáng sớm mỗi ngày cùng 

nói chuyện với mọi người. 

Có  đồng  tu  yêu  cầu  tôi  giảng  lại  “Cảm  Ứng 

Thiên” một lần n a, cho nên hiện tại đều dùng câu nói 

này  của  “Cảm  Ứng  Thiên”,  chúng  ta  cùng  thảo  luận, 

206 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

người  ưa chúng ta thường nói  “Ng ng đầu 3 thước có 

 thần  minh” .  Lời  nói  này  không   hải  mê  t n,  thật  có, 

không chỉ “Ngẩng đầu   thước có thần minh” mà ngay 

trong thân thể này của chúng ta, đã có thần minh ở bên 

trong. Đạo giáo, hôm nay  chúng ta đi tham  uan Đạo 

giáo,  Đạo  giáo  nói  Tam  Thi  Thần,  ở  ngay  trong  thân 

thể của chúng ta: “Thượng Thi Thần” ở trên đầu chúng 

ta,  “Trung  Thi  Thần”  ở  nơi  ngực  chúng  ta,  “Hạ  Thi 

Thần” ở nơi tay chân chúng ta. Cho nên khởi tâm động 

niệm bên trong chúng ta,   niệm cực  kỳ vi  tế, họ đều 

biết  được.  Mỗi  khi  gặ   ngày  Canh  Thân,  ch nh  là  hai 

tháng một  lần (ngày trước Trung Quốc chúng ta dùng 

giá  t , một giá  t  là  0 ngày, trong một giá  t  có một 

canh thân, ch nh là hai tháng) họ s  trình báo với Ngọc 

Hoàng  Đại  Đế,  hướng  đến  Thượng  đế  trình  báo  một 

lần,  bạn  ở  ngay  trong  hai  tháng  này,  khởi  tâm  động 

niệm là   niệm gì, đi báo cáo. Cho nên khởi tâm động 

niệm  của  chúng  ta,  thiên  địa   uỷ  thần  đều  biết  được. 

Hơn n a ở nơi đó còn có án kiện, đều có ghi  ché , ở 

nơi vua Diêm La có một  hần án kiện, Đao Lợi Thiên 

Chủ  nơi  đó  có  một   hần  án  kiện.  Còn  có  nh ng  thần 

minh chuyên môn  uản l  trừng  hạt cũng có án kiện. 

Chúng  ta  ch nh  mình  ở  chỗ  nào  mà  biết  được? 

Trong Phật kinh nói, trên Kinh Hoa Nghiêm nói: Mỗi 

một người khi  vừa sanh ra, liền có hai vị thần thường 

hay theo bạn, một vị gọi là Đồng Danh, một vị gọi là 

Đồng Sanh, hai vị thần này, ở ngay bên vài trái vai  hải 

của chúng ta, không rời kh i  hút giây nào. Chúng ta 

có  tin  hay  không?  Nếu  như  bạn  tin  tưởng,  thì   uyết 

207 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



định  không  dám  làm  càn  làm   uấy.  Biết  được  cái  gì? 

Khởi  tâm  động  niệm,  nhất  c   nhất  động,  thần  minh 

giám sát, tự nhiên  không dám tạo  nghiệ . Bạn liền s  

hoan  hỉ  tu  thiện.  Vì  sao  vậy?  Tu  thiện  tốt,  nh ng  vị 

thần này mỗi hai tháng một lần, đều s  lên báo cáo một 

lần, chúng ta hành thiện, tâm thiện hành thiện, tự nhiên 

có  uả báo tốt. 

Quả báo Nhân thiên  uyết định không nên, không 

hải là nơi tốt để nghĩ đến. Phước trời người, chúng ta 

tỉ mỉ  uán sát, làm gì là hưởng  hước, chỉ là chịu tội. 

Chân thật hưởng  hước, tiêu dao tự tại, đó mới gọi là 

hước báo. Người giàu sang thế gian, bạn nói  hải thù 

đá  bao nhiêu? Việc này hiện tại chúng ta có thể  em 

thấy, ngày ngày  hải đi gặ  rất nhiều người để bắt tay, 

người  không  ưa  th ch  cũng   hải  nắm  bắt  tay  một  cái. 

Bạn thấy việc này thật  hiền  hức, mệt chết người.  ất 

nhiều trường hợ  thù đá  không thể không đi, nhất là 

hiện tại hội họ   uá nhiều. Tôi thấy việc này rất là ngại, 

cho  nên   hước  báo  là  “Thanh   hước”  thì  tốt,  “Hồng 

hước” không nên hưởng. Thanh  hước tốt, thanh tịnh 

tự tại, chân thật  là một  đời sống ngay trong định huệ. 

Không nên sống trong  hiền não, không nên sống trong 

thù đá , lấy thù đá , lấy  hiền não, trải  ua đời sống, 

không thể nào không đọa lạc, không chỉ là tu học Phật 

há   không  thể  thành  công,  thế   há   cũng  không  thể 

thành tựu. 

“Ba La Mật Đa” vậy thì càng không cần  hải nói. 

Khi nói đến thần thông, nói đến cái nh , thần thông tự 

208 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

tại tùy theo công  hu định huệ của bạn sâu hay cạn, có 

lớn nh  độ sâu khác nhau.   nơi nhân gian của chúng 

ta,  có  số   t  do  báo  được,  có  một  số  do  tu  được.  Trên 

kinh  Phật  nói,  bạn  có  thiền  định,  thì  bạn  liền  có  thần 

thông, bạn liền có cái năng lực này. Năng lực lớn nh , 

tùy theo sức định của bạn sâu cạn, sức định càng sâu, 

hạm vi của bạn biết được càng rộng, cũng có thể biết 

được rất tường tận. 

Cho nên thế gian này có rất nhiều lời tiên đoán, 

tiên đoán căn cứ  vào cái  gì? Khi  tôi  lúc nh  hiếu  học 

cũng th ch h i, tôi đã từng ch nh vì việc này, thỉnh giáo 

ua với đại sư Chương Gia, thỉnh giáo  ua với lão cư sĩ 

L  Bĩnh Nam. Trả lời của các ngài là giống nhau, bao 

gồm  tất  cả  căn  cứ  của  lời  tiên  đoán  không  ngoài  hai 

loại lớn:  

Một  loại  là  số  học,  như  Trung  Quốc  thời   ưa 

cũng  có  rất  nhiều  lời  tiên  đoán,  căn  cứ  “Kinh  Dịch”, 

“Kinh  Dịch”  là  số  học,  từ  trên  số  l   mà   hán  đoán. 

Hiện tại mọi  người đều biết, trung thế gian, mười sáu 

thế  gian,  lời  tiên đoán  của  nhà  tiên tri  Nostradamus  – 

người Pháp, lời tiên đoán của ông cũng là số học. Ông 

tinh  thông  thiên văn,  ông   em  thấy  người   hương tây 

nói  thuật  chiêm  tinh,  thuật  chiêm  tinh  là  số  học  cao 

thâm,   hán  đoán  ra  ngày  18  tháng  8  năm  nay,  mười 

hành  tinh  lớn  hội  tụ  lại  một  nơi,  do  ông  suy  đoán  ra. 

Việc  này  vào   00- 00  năm  trước,  ông  có  thể  t nh  ra 

được vận hành tinh cầu của thái dương hệ. Cho nên lời 

dự đoán này là căn cứ vào số học, căn cứ số học không 

209 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



thể  hoàn  toàn  nương  vào,  có  khi  thì  t nh  sai  lầm,  sai 

lầm rất nh , thì có biến đổi khác nhau rất lớn. 

Ngoài  ra  còn  một  nguyên  do  n a  là  thiền  định, 

trong  định  đ ch  thân  thấy  được  cảnh  giới.  Vậy  thì 

không có sai biệt, thế nhưng việc này  t. Trong định có 

thể   em  thấy  cảnh  giới  này,  mức  độ  đáng  tin  này  thì 

cao 

Thế nhưng hiện tại chúng ta  hát hiện có một số 

dự ngôn, không  hải số l , cũng không  hải thiền định, 

mà  là  từ  chỗ  nào  đến?  Từ  cốt  đồng  mà  có.  Việc  này 

không   hải  tự  lực,  mà  là  nhờ  lực  bên  ngoài,  lực  bên 

ngoài  đến,  vậy  thì  có  đáng  tin  được  hay  không?   ất 

khó  nói!  Phù  đồng  đoán   uẻ  của  Trung  Quốc  là  nhờ 

vào lực ngoài. 

Tôi  ngày  trước  ở  Đài  Loan,  Đài  Loan  có  một 

Duyên Huyền Học Xã, trong đó có mấy người, tôi  uen 

biết  với  họ,  họ  thường  hay   hù  đồng.  Tôi  đến  tham 

uan  ua, sau khi tham  uan rồi tôi rất là hoài nghi, tôi 

thỉnh giáo với đại sư Chương Gia, tôi h i cái việc đó có 

đạo l  hay không? Tôi nói lúc tôi còn rất nh , đi học ở 

Phúc Kiến, 11-1  tuổi,  hong trào bóc đồng của Phúc 

Kiến rất thạnh, thế nhưng  hù đồng đó tôi  em thấy, tôi 

tin tưởng. Vì sao vậy? Sa bàn có hai người  hù, không 

hải  là  một  người,  hơn  n a  hai  người  này,  hai  người 

hù  đồng  này,   hần  nhiều  đều  không  biết  ch .  Tìm 

nh ng người nào vậy? Người kéo  e ngoài đường, bán 

nước,  bán  củi,  tìm  nh ng  người  này,  tùy  tiện  tìm  họ 

210 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

đến,  mời  họ đến bóc  đồng.  Khi  họ  hù  rất  chậm,  ch  

viết  trên  bàn  đồng  thì  rất   ui  củ,  chúng  tôi  đứng  bên 

cạnh  em đều nhận biết. Đại khái một giờ đồng hồ, chỉ 

có thể viết được  -  chục ch  thôi,  hần nhiều đều là 

thi từ kệ tụng. Chúng tôi đứng bên cạnh thấy được rất 

rõ  ràng,  hai  người  này  đều  không  biết  viết  ch .  Thế 

nhưng tôi  em thấy ở Đài Loan, thì tôi không tin tưởng. 

Vì sao vậy? Phù đồng là một người làm hết, người khác 

thì không làm được, vậy thì không linh. Hơn n a, tôi ở 

bên  cạnh   em  thấy,  đã   em  rất  lâu,  một  ch   cũng 

không nhìn ra, chỉ thấy cây viết cứ ở đó dao động, tốc 

độ  dao  động  rất  nhanh,  trong  miệng  họ  niệm,  không 

được  mấy   hút,  bên  dưới  ghi  ché   viết  ra  mấy  ngàn 

ch .  Cho  nên  tôi  đem  cái  sự  việc  này,  nói  với  đại  sư 

Chương Gia, đại sư Chương Gia nói với tôi, ông nói:  

-  Phù  đồng  linh   uỷ  giả  mượn  danh  nghĩa  của 

thần  tiên  Phật  Bồ  Tát,  họ  cũng  đến  tu  công  đức,  làm 

một chút việc thiện,  hần nhiều là khuyên người hành 

thiện, tuyệt đối không  hải là Phật Bồ Tát, cũng không 

hải thượng đế,  hần nhiều là giả mượn Tế Công, tuyệt 

đối không  hải là Tế Công, đều là giả mạo. Thế nhưng 

nh ng  linh   uỷ  này,  đều  không   em  là   uỷ   ấu,  đều 

em là  uỷ tốt,  uỷ thiện. Chúng cũng có một số thần 

thông nh , cho nên nh ng việc nh  họ cũng nói được 

rất  chuẩn,  việc  lớn  thì  nói  năng   ằng  bậy,  lừa  gạt 

người, nh ng việc rất gần, nh ng việc của ba ngày năm 

ngày,  thì  nói  được  rất  chuẩn  rất  linh,  nếu  như  nh ng 

việc  mấy  năm  mấy  chục  năm,  nhất  định  không  đáng 

tin.  Chúng  nói  rồi  cũng  không  chịu  trách  nhiệm,  bạn 

211 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



cũng không tìm ra được họ. 

Sau cùng đại sư Chương Gia nói với tôi một câu: 

- Mãn Thanh mất nước, mất nước là ở  hù đồng. 

Từ Hy Thái Hậu rất tin vào việc này, việc lớn của  uốc 

gia  là  bóc  kê  h i  đồng  thỉnh  thị,  làm  cho   uốc  gia  bị 

mất đi. 

Cho  nên  người   ưa  chúng  ta  có  một  câu  nói 

 “Quốc  gia  muốn  hưng,  thì  nghe  ở  dân,  muốn  mất  đi 

 quốc gia, thì nghe ở thần”.  Nghe theo  uỷ thần thì s  bị 

mất  nước,  nghe  lão  bá  tánh,  thì   uốc  gia  s   hưng 

vượng. Lão tổ tông của chúng ta, cổ thánh tiên hiền có 

tr  tuệ, không mê t n. 

Cho nên ngày nay  chúng ta  em thấy  nh ng lời 

tiên đoán này của nước ngoài, chỉ có thể cung cấ  làm 

tham khảo, cảnh giác. Có thể tin tưởng nó hay không? 

Nếu bạn tin tưởng nó, thì bạn bị  uỷ thần lừa gạt. Đối 

với  cảnh  giác  của  chúng  ta,  càng  là  có  tai  nạn,  càng 

hải đề cao tâm cảnh giác, đoạn ác tu thiện. 

Chúng ta là đệ t  Phật, chúng ta khẳng định Phật 

là  một  người  tr   tuệ  cao  độ  cứu  cánh  viên  mãn.  Ngài 

đối với vũ trụ nhân sanh  uá khứ, hiện tại, vị lai, thấy 

được rất rõ ràng rất tường tận, mà còn nói với chúng ta, 

hư  không   há   giới  tất  cả  chúng  sanh   “Duy  tâm  sở 

 hiện,  duy  thức  sở  biến”,   lại  nói  với  chúng  ta   “Tất  cả 

 pháp từ tâm tưởng sanh” , lại nói với chúng ta  “Y báo 

212 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  

 tùy theo chánh báo chuyển” . Chúng ta tuân thủ nh ng 

nguyên  lý  nguyên  tắc  này,  liền  biết  được,  đem  nh ng 

tai nạn này hóa giải. Vì sao vậy? Bạn biết được tai nạn 

này  vì  sao  mà  hình  thành, do  đâu  mà  ra.  Chỉ  cần  bạn 

đem nghiệ  nhân này giải trừ nó hết,  uả báo tự nhiên 

liền thay đổi. Cho nên Phật  há  có đại đạo l  trong đó, 

quyết định không  hải mê t n. Cá nhân có thể đoạn ác 

tu  thiện,  cải  tạo  vận  mạng  của  ch nh  mình;  Người  cả 

nhà có thể đoạn ác tu thiện, thì bạn liền cải tạo gia vận 

của bạn; Cái  ã hội này, cái khu vực này số đông người 

đều có thể học Phật, đa số người đều có thể đoạn ác tu 

thiện, tin tưởng nhân  uả, cái khu vực này s  không bị 

nạn. Đó là đạo l  nhất định! 

Cho nên tai nạn  uyết không thể nói là tai hại của 

thiên  nhiên,  không  có  đạo  l   này,  nói  như  vậy  không 

thông. Tai hại thiên nhiên, cũng là nghiệ  lực thiện ác 

của con người chiêu  cảm  mà đến. Cho nên muốn giải 

trừ cái tai nạn này, hóa giải cái kiế  nạn này, mỗi một 

đồng  tu  chúng  ta  đều  có  trách  nhiệm,  đến  khắ   nơi 

khuyên người tin tưởng nhân  uả, khuyên người đoạn 

ác tu thiện. Người có thể tiế  nhận càng nhiều, người 

uay  đầu  càng  nhiều,  người  hướng  thiện  càng  nhiều, 

cái khu vực này tai nạn s  không còn. 

Tốt  rồi, hôm  nay  thời  gian  đã  hêt,  chúng ta  học 

đến đây thôi. A Di Đà Phật. 

(HẾT TẬP 11) 

213 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 



Chú thích: 



1“Nhân chi sở dĩ dị ư cầm thú giả,  kỉ hi; thứ dân kh  chi, quân t  

tồn chi”:  Chỗ  con người  ta khác với loài cầm  thú, chỉ  có một  chút. 

Kẻ  thứ  dân  b   ra,  còn  người  quân  t   gi   lấy  chút  ấy  ( Mạnh  tử, 

 chương   ). Chút ấy là chân tính hoặc gọi là chân nhân như T  cống 

nói  cũng  được.  Gi   nó  thì  thành  Thánh,  thành  Hiền,  b   nó  thì  làm 

chim, làm thú. Đương lúc b  nó ra, tức thì biến làm chim, thú (biến 

trong tâm), chẳng phải đợi chết rồi hay là đến kiếp sau. 

T   Cống nói rằng: (Luận ng , chương   )). 

  Mỗi người sinh ra có một thân 

 Một thân đều có một chân nhân.  

 Chân nhân linh diệu thông Trời, Đất, 

 Chân nhân tịnh thanh dứt bụi trần. 

 Chân nhân từ trước không tăng giảm, 

 Chân nhân đến nay ch ng tử sinh. 

 Chỉ lo dưỡng được chân nhân ấy, 

 Hơn đứa khó nghèo gặp vàng cân.  

2B n khoa: Đức hạnh, Ngôn ng , Chính trị, Văn học. 

3Lục Tư ng, thập Lý Huyền diệu c a các Pháp:    

Trong pháp giới, sở dĩ Sự sự được vô ngại, dung thông là đều do 

các  há  có đủ ''Sáu tướng'' và "Mười lý huyền diệu" sau đây:   

 1-  Sáu Tướng Viên Dung:  

Dựa theo bộ kinh Hoa Nghiêm, Ngài Bồ Tát Thế Thân đã làm ra 

bộ  "Thậ   địa  luận"  để  giải  th ch  nghĩa  l   của  sáu  tướng  (Lục 

214 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  



tướng).  Sáu  tướng  này  được  gọi  là  Viên  dung,  vì  nó  có  nh ng 

đức  tính  viên  mãn,  dung  thông  vô  ngại.  Sáu  tướng  của  sự  vật 

trong vũ trụ ấy là: 

 1) T ng tướng: Tổng tướng là cái tướng bao trùm tất cả, tổng 

cộng tất cả các tướng sai biệt. Như khi ta nói đến cái nhà, là gồm 

tất  cả  cột  kèo,  tường  mái,  đá,  gạch  ...vậy  cái  nhà  tức  là  tổng 

tướng. 

 2)  Biệt  tướng:  Biệt  tướng  là  nói  các  tướng  riêng  biệt;  nhiều 

biệt  tướng cộng lại  thành tổng tướng. Như các biệt  tướng trong 

cái nhà là: cột, kèo, mái, tường, gạch...Ðã có Tổng tức là phải có 

Biệt; nếu không có biệt  thì cũng không thể lấy  cái  gì mà  gọi  là 

tổng. 

 3)  Ðồng  tướng:  Ðồng  tướng  là  cái  tướng  chung  cùng,  dung 

hòa  với  nhau,  không  ngăn  ngại  nhau,  không  trái  chống  nhau. 

Như kèo, cột, tường, mái, tuy khác nhau, nhưng không ngăn ngại 

nhau mà vẫn đồng hướng chung về một cái nhà. 

 4) Dị tướng: Dị tướng là các tướng riêng biệt, cái này, cái kia, 

hình tướng không giống nhau, mặc dù vẫn cùng nhau dung hòa 

để gánh vác một nhiệm vụ chung; như cột, kèo, tường, mái trong 

một cái nhà, không cái nào giống cái nào, dị tướng không phải là 

biệt tướng, cũng như đồng tướng không phải là tổng tướng: Như 

một trăm đồng bạc là tổng tướng. Tổng tướng này là tổng cộng 

của các tờ bạc: một tờ  0 đồng, hai tờ  0 đồng, một tờ 10 đồng 

(50+40+10=100).  Nh ng  tờ  giấy  bạc  50,  20,10  là  biệt  tướng. 

215 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 





Nh ng tờ giấy bạc này to, nh , hình ảnh, màu sắc khác nhau, là 

dị tướng. Mặc dù hình tướng khác nhau, nhưng cũng là nh ng tờ 

bạc cả, tánh chất "bạc" là đồng tướng. 

 5) Thành tướng: Thành  tướng là tướng  thành tựu. Sự chung 

cùng để thành ra một cái gì, đó là thành tướng. Như cái nhà là sự 

thành tựu của các cái cột, kèo, tường, mái ...vậy cái nhà, đứng về 

hương  diện  công  dụng  đ   ở,  là  thành  tướng  của  các  cột,  kèo, 

tường,  mái...nếu  lấy  thí  dụ  100  đồng,  thì  số  tiền  này  là  thành 

tướng  của  nh ng  tờ   0  đồng,   0  đồng  và  10  đồng.  Nhờ  sự  kết 

họp của nh ng số tiền này mà có được số bạc 100 đ  mau được 

một vật gì đó, như thế là thành tướng. 

 6) Hoại tướng: Hoại tướng là cái tướng độc lập của các pháp. 

Như cột, kèo, tường, mái trong khi hợp tác với nhau, để thành cái 

nhà,  thì  vẫn  gi   cái  địa  vị  riêng  của  nó  là  cột,  kèo,  tường,  mái 

chứ không phải vì thành cái nhà mà chúng nó không còn là cột, 

kèo, tường, mái n a. Cũng như trong khi hợp thành số bạc 100 

đồng, các tờ giấy bạc  0,  0, 10 đồng vẫn là nh ng tờ giấy bạc 

0,  0, 10 đồng vẫn gi  cái giá trị riêng của mổi thứ. 

Sáu tướng này  hân ra làm ba đối, gọi là "Tam đối lục tướng 

". 

  Tổng, Biệt cùng đối nhau thuộc về Thể. 

  Ðồng, Dị cùng đối nhau thuộc về Tướng. 

  Thành, Hoại cùng đối nhau thuộc về Dụng. 

Nếu chúng ta lấy con sư t  bằng vàng làm ví dụ thì toàn thể 

216 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  



thanh  hình  của  nó  là  tổng  tướng;  mỗi  bộ  phận  riêng  l   như  tai, 

mắt, mũi lưỡi là biệt tướng; chất vàng của nó là đồng tướng; mỗi 

bộ  phận có hình  dáng riêng khác là dị tướng;  mỗi  bộ  phận cộng 

tác  hòa  hiệp  với  nhau  để  hình  thành  một  con  sư  t   là  Thành 

tướng; nhưng mỗi bộ phận đều có phạm vi riêng biệt, tự lập của 

nó là Hoại Tướng. 

Khi  chúng  ta  nói  đến  Tổng,  Ðồng,  Thành  là  nói  về   hương 

diện toàn thể, Viên dung bình đẳng của bản thể vũ trụ; Khi chúng 

ta nói đến Biệt, Dị, Hoại là nói về  hương diện hiện tượng giới, 

trong ấy mỗi mỗi sự vật đều  hơi bày riêng r  l  khác nhau. Theo 

kinh  Hoa  Nghiêm  thì  Tổng,  Ðồng,  Thành,  Tướng  thuộc  về  môn 

Viên  dung;  còn  Biệt,  Dị,  Hoại,  Tướng  thuộc  về  môn  hàng  bố 

(nghĩa là hiện lộ,  hơi bày la liệt). Một bên là bình đẳng, một bên 

là sai biệt. Nhưng bình đẳng và sai biệt là tương tức, tương nhập, 

viên  dung  không.  Tương  tức  nghĩa  là  cái  này  tức  cái  kia,  như 

nước tức là sóng;  Tương nhập  nghĩa là  ăn nhập với  nhau, dung 

thông nhau, như mặt gương này và mặt gương kia  hản chiếu vào 

nhau không cùng mà không cản trở gì nhau. Vì tương ức, tương 

nhập, nên lìa tổng tướng thời không biệt tướng, lìa đồng tướng thì 

không  dị  tướng,  lìa  thành  tướng  thì  không  hoại  tướng.  Tóm  lại, 

viên dung không lìa hàng bố, hàng bố không lìa viên dung, viên 

dung  tức  hàng  bố  hàng  bố  tức  là  viên  dung.  Hết  thảy  các  pháp 

đều đủ   tướng ấy, không một pháp nào là không viên dung tự tại, 

tức,  nhập  không  ngại.  Vì  thế  cho  nên  gọi  là     tướng  viên  dung. 

217 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 





Ðấy là   nghĩa huyền diệu cúa Hoa Nghiêm nhất thừa viên giáo. 

 2-  Mười Lý Huyền Diệu Của các Pháp hay Mười Huyền Môn: 

Ngoài  sáu  tướng  nói  trên,  các   há   còn  có  mười  lý  huyền 

diệu, hay mười đức tính huyền diệu, mà bộ kinh Hoa Nghiêm sớ 

sao và bộ Tham Huyền Ký của Ngài Hiền Thủ có giải th ch như 

sau:  

1)  Môn 'Đồng thời đầy đủ các pháp tương ứng''  (Đồng thời cụ 

túc  tương  ương).  Nghĩa  là  trong  mỗi  một   há   nào  đồng  thời 

cũng có đủ, hàm chứa tất cả các  há  khác trong vũ trụ. Như một 

giọt nước có đủ khí vị của muôn ngàn, sông, biển. 

2 ) Môn ''Rộng và h p tự tại không ngại''  (Quảng hiệp tự tại vô 

ngại): Nghĩa là một vật gọi là lớn, chưa hẳn là lớn, vật gọi là nh  

chưa hẳn là nh . Nhờ cái lý dung thông, một vật nh  như đầu mải 

lông, có thể chứa được thái hư mà còn rộng một vật như thái hư, 

có  thể  nằm  gọn  trong  đầu  mải  lông,  mà  không  chật.  Ðây  muốn 

nói rằng, trong pháp giới, sự sự đã vô ngại, dung thông, thì quan 

niệm về sự rộng h p, lớn nh  đều là nh ng danh từ suông, không 

có biên giới nhất định gi a một vật này với một vật khác: Một vật 

nh  như vi trần có liên  uan đến vũ trụ; một vật lớn như vũ trụ có 

liên  uan đến một vi thành. Cho nên kinh Hoa Nghiêm có chép: 

''trong  một  mảy  trần,  hết  thảy  c i  nước  rộng  rải  an  tụ''.  Để  giải 

th ch   nghĩa này, kinh thường dạy: "Sự L  mà được dung thông, 

tự tại không ngăn ngại". 

3)   Môn  "Một  và  nhiều  dung  nhau  không  đồng"   (Nhất,  đa 

218 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  



tương dung bất đồng): Nghĩa là về số lượng, một và nhiều vật có 

thể  dung  nạp  lẫn  nhau,  mà  vẫn  không  phá  hoại  cái  tướng  riêng 

biệt  (an  lập)  của  mỗi  vật.  Như  muôn  ngàn  ngọn  đèn  thắp  sáng 

trong một gian nhà, ngọn này ngọn kia lẫn hiệp với nhau, nhưng 

ngọn nào vẫn có ánh sáng riêng của nó. 

4)  Môn "Các pháp tương tức tụ tại"  (Chư  há  tương tức tự 

tại):  Nghĩa  là  các   há   cùng  dung,  cùng  tức,  không  ngăn  ngại 

nhau.  Như  một  pháp  khi  b   mình  đồng  với  các  pháp  khác,  thì 

toàn  thể  đều  nơi   há   kia;  nếu  một  pháp  nhiếp  thâu  các  pháp 

đồng về mình, thì hết thảy các pháp kia lại về một nơi  há  thâu 

nhiếp ấy. Cũng v  như chất vàng với sắc vàng, hai pháp ấy không 

rời nhau. 

5)  Môn "Ẩn mật tỏ rõ đều thành"  (Bí mật ẩn hiện câu thành): 

Nghĩa  là  một  pháp  có  nhiều   hương  diện,  khi   hương  diện  này 

hiển thì  hương diện kia ẩn; khi  hương diện kia ẩn, thì  hương 

diện  này  hiển;  trong  ẩn  có  hiển;  hiển  ẩn  đắ   đổi  nhau  mà  thành 

tựu. Sự ẩn hiển cũng không nhất định cái nào sau cái nào trước, 

cũng không ngăn ngại, chống đối nhau. Như một  ho tượng bằng 

vàng, khi chú   đến vàng thì không thấy cái đ p của  ho tượng, 

khi  chú     đến   ho  tượng  thì  không  thấy  vàng.  Tóm  lại,  khi  cái 

đ p hiển thì vàng ẩn, khi vàng hiển thì cái đ p ẩn. 

6)  Môn "Vi tế dung nhau, an lập"  (Vi tế tương dung an lập): 

Vi tế nghĩa là nh  nhiệm mà rõ ràng. Một vật nh  nhiệm này mà 

bao trùm một vật nh  nhiệm khác, mà không cản trở nhau, không 

219 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 





phá hoại cá tướng của nhau. Như một hạt nước bao gồm nhiều hạt 

nước, mỗi hạt nước gồn nhiều hóa chất, mỗi hóa chất gồm nhiều 

nguyên t , mỗi nguyên t  gồm nhiều điện t , gi a nh ng điện t  

có cái nhân: Mỗi thứ đều dung nhau và an lập trong nhau. 

7)  Môn "Cảnh giới tướng võng nhơn đà la"  (Nhơn đà la võng 

cãnh  giới):  Nhơn  đà  la  tức  là  phiên  âm  ch   Indra  là  c i  trời  Ðế 

Thích. Theo Bà la môn,  thì trên c i  trời  Nhơn đà la, có cái  màn 

lưới bằng b u châu chói hiện đến muôn trượng, hạt này hay khác 

phản  chiếu  nhau,  chói  sáng  nhau,  lớp  lớp  không  cùng  tận.  Môn 

này  cũng  như  vậy:  trong  mỗi  pháp  có  nhiều  pháp  khác,  trong 

nhiều pháp khác lại có nhiều pháp n a. Cứ thế nhân mãi lên cho 

đến vô cùng tận. Kinh Hoa Nghiêm có chép;  "Hết thảy thế giới 

đều như màn lưới Nhơn đà la". 

8)   Môn  "Nhơn  sự  rõ  pháp,  sanh  trí  hiểu  biết"   (Pháp  sự  hiểu 

pháp sanh giải):  Nghĩa là nhờ  sự mà hiểu được l ;  nhưng khi  l  

đã rõ, thì l  lại lan rộng làm cho chúng ta hiểu rộng sâu xa qua 

nhiều  sự  khác.  Ðây  muốn  nói  trí  hiểu  biết  lan  rộng  dung  thông 

qua sự  vật,  như vết  dầu  lan trên mặt  nước, chỉ  một  tia l a bừng 

cháy rất xa. 

 9) Môn "Mười đời cách pháp dị thành"  (Thập thế cách pháp 

dị thành): Ðây muốn nói thời gian mặc dù cách biệt nhau từ quá 

khứ đến hiện tại  ua tương lai, nhưng ch nh nhờ thế mà các pháp 

được  thành  tựu  một  cách  d   dàng.  Tại  sao  chia  thời  gian  thành 

mười  đời  mà  không  chia  làm  ba  đời?  Ðáng  l   chỉ  nói  quá  khứ, 

220 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  



hiện  tại  và  tướng  lai  là  đủ.  Nhưng  muốn  chia  một  cách  rốt  ráo, 

tinh  vi,  trong  kinh  chia  mười  đời  như  sau;  trong   uá  khứ  cũng 

gồm  có  quá  khứ,  hiện  tại  và  tướng  lai;  trong  hiện  tại  cũng  gồm 

như  thế  và  trong  tướng  lai  cũng  vậy:  ba  đời  mỗi  đời  chia  nh  

thành  ch n.  Nhưng  nếu  chia  nh   như  thế  mà  không  có  ý  niệm 

tổng quát so sánh liên hệ với nhau thì cũng không có được ý niệm 

về thời gian. Vì thế cho nên về chín niệm ấy, còn cộng thêm một 

niệm tổng (tổng quát) n a, thành ra mười. 

 10) Môn "Chủ và bạn nương nhau làm đầy đủ công đức sáng 

 suốt hoàn toàn" (Chủ, bạn, viên minh cụ đức): Như chúng ta đã 

thấy ở các phần trên: các  há  nương nhau mà thành. Nếu ta lấy 

một  pháp  làm  chủ,  thì  các  pháp  khác  là  bạn.  Chủ  và  bạn  nương 

nhau làm đầy đủ công đức, lớp lớp không cùng tận, như mặt trăng 

sáng trên không, chung  uanh đoanh vây nh ng vì sao nhấp nháy, 

rồi  trên  mặt  đất  bao  nhiêu  sông  ngòi,  ao  hồ  lại  phản  chiếu  ánh 

sáng  trăng  sao  ở  trên  không,  làm  cho  cảnh  vật  ở  khắ   nơi  rạng 

rỡ. 

Tóm lại, mười lý huyền diệu này cộng với sáu tướng nói trên của 

các pháp là nguyên nhân giải thích vì sao "sự sự được vô ngại" trong 

pháp giới, và cách nghĩa một cach đầy đủ giáo lý "trùng trùng duyên 

khởi"  mà  Hoa  Nghiêm  tôn  chủ  trương.  (Phật  học  Ph   thông  -  HT. 

 Thích Thiện Hoa – Thành hội Phật giáo TP HCM ấn hành -1992)  

4 Nostradamus:  (Ngày   1  tháng 1  năm 1 0  – Ngày   tháng   năm 

1566) là tên  La-tinh  hóa  của  Michel  de  Nostredame,  dược  sĩ  và  nhà 

221 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 





tiên tri người Pháp . 

5 Kiến  u c  uân dân, giáo học vi tiên: Xây dựng đất nước, cai trị 

dân chúng, việc giáo dục đứng hàng đầu. 

6 Kinh Bát Đại Nhân Giác: Là tám điều giác ngộ của Phật và Bồ-tát. 

Bản kinh ch  Hán, do ngài An Thế Cao trích dịch, 

 Bát: Là tám. 

 Đại  Nhân: Là  người  lớn.  Người  lớn  mà  Phật  muốn  nói  ở  đây  là 

người  giác ngộ thấy rõ  các  há  đúng như thật, không  còn mê lầm 

các  há . Theo đạo Phật, người chưa biết tu gọi là  hàm  hu. Người 

nghe lời Phật dạy,  hát tâm tu chứng từ Sơ  uả Tu-đà-hoàn, đến Tư-

đà-hàm,  A-na-hàm,  A-la-hán, thì gọi  là Thanh văn. Còn người  hát 

tâm tu Lục độ vạn hạnh chứng từ Thậ  t n… lên Sơ địa tiến dần đến 

Thậ  địa, gọi là Bồ-tát. Và khi công hạnh tự giác giác tha của Bồ-tát 

đã viên mãn thì thành Phật. 

Như vậy, hàng Bồ-tát, Phật gọi là đại nhân. 

 Giác: Là  biết,  là  tr   tuệ  tối  thượng  do  tu  chứng  mà  thành,  thấy  biết 

đúng l  thật, chớ không  hải cái biết thiển cận sai lầm của người thế 

gian. 

Bát  Đại  Nhân   iác là  tám  điều  giác  ngộ  của  Phật  và  Bồ-tát.  (HT. 

 Thích Thanh Từ) 

7‘Như Lai thị chân ngữ giả, thật ngữ giả, như ngữ giả, bất cu ng 

ngữ  giả,  bất  dị  ngữ  giả’: Như  Lai  là  bậc  nói  lời  chân  thật,    nói  sự 

thật, nói đúng với bản chất của các  há , chẳng nói lời dối gạt, không 

nói lời khác biệt (Kinh Kim Cang) 

222 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  



8 “Tri t c thư ng lạc”: Biết đủ thường vui 

9“Ngay  thể  tức   hông  thì   hông  thể  c   được”:  Đương  thể  tức 

không, li u bất khả đắc 

10  6  tín:  “T n  tự,  t n  tha,  t n  sự,  t n  l ,  t n  nhân,  t n   uả”:  Điều  thứ 

nhất bao gồm tin lời Phật (tín tha) và tin sự, lý Tịnh Độ đều có thật 

(tín sự, t n l ). Điều thứ hai bao gồm tin đại nguyện của Phật A Di Đà 

và tha lực tiếp dẫn  của  Ngài  (t n  tha). Điều thứ  ba bao  gồm  tin bản 

tâm mình, nguyện lực mình (tín tự), và nhân cùng quả của công hạnh 

niệm Phật (tín nhân, tín quả).  (Niệm Phật thập yếu -HT. Thích Thiền 

 Tâm) 

11“Ng   thừa   ình  đ ng  tề  nhập  Báo  độ” :  Có  thể  khiến  cho  ngũ 

thừa  bình  đẳng  đồng  vào  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm.  Cái     nghĩa 

này chúng ta có thể nói rõ hơn một chút, đó là có thể khiến cho ngũ 

thừa bình  đẳng thành Phật,  vì  cái  ngũ thừa này là không bình  đẳng 

(Ngũ  thừa  là  “Nhân  thừa,  Thiên  thừa,  Thanh  văn  thừa,  Duyên  giác 

thừa,  Bồ  Tát  thừa”  là  không  bình  đẳng).     tất  cả   há   môn  khác, 

người  ngũ  thừa   hương   há   không  bình  đẳng,  thành  tựu   uả  báo 

không bình đẳng. Thế nhưng bạn niệm Phật sanh đến Thế Giới Tây 

Phương Cực  Lạc thì bình  đẳng, người người đều là Phá  Thân Đại 

Sĩ, người người đều là Bồ Tát Đẳng Giác, đến Thế Giới Tây Phương 

Cực  Lạc đều là như vậy. (Ngũ thừa ở đây là chúng sanh trong c u 

há  giới bao gồm cả Địa ngục, Ngạ  uỷ súc sanh bình đẳng bất thối 

thành Phật).  (VCD 52 - Tập 6- Thuyết giảng Phật thuyết địa thừa Vô 

 Lượng Thọ, Trang Nghiêm, Thanh Tịnh, Bình Đ ng, Giác Kinh –Tịnh 

223 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 





 Không Pháp sư chủ giảng – Lần thứ   ) 

12 Tam quả dư i A La hán: Tu Đà Hòan, Tư đà Hàm, A Na Hàm 

13 Quyền giáo Bồ Tát: Là Bồ Tát Thập tín vị 

14“C , Long Thọ đại sĩ viết: Nhược nhân sanh  ỉ  u c, chung  ất 

đọa tam th  ” : Vì vậy, Ðại Sĩ  Long Thọ nói: “Nếu kẻ nào sanh về 

cõi  kia  thì  trọn  chẳng  đọa  trong  ba  đường  ác  n a”.  Tam  Thú  là  ba 

đường ác, vĩnh vi n thoát kh i ba đường ác . (Tịnh Độ Đại Kinh Giải 

 Diễn Nghĩa - phần 99 - Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không -Thời 

 gian: Ngày 5 tháng  4 năm      - Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà 

 Giáo Dục Hiệp Hội - Chuyển ngữ: Minh Tiến - Giảo chánh & nhuận 

 văn: Huệ Trang, Đức Phong và Như Hòa) 

15 “H u Thiện Đạo đại sư viết: ‘Nãi chí thành Phật,  ất lịch sanh 

t ’:  Ðại sư Thiện Ðạo cũng dạy: “Cho đến khi thành Phật, chẳng lăn 

lóc trong sanh t  n a”.  (Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa - phần 

 99 - Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không -Thời gian: Ngày 5 tháng 

  4 năm      - Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội - 

 Chuyển ngữ: Minh Tiến - Giảo chánh & nhuận văn: Huệ Trang, Đức 

 Phong và Như Hòa) 

16 “Ng  trược ác thế”:  

 1) Ngũ Trược: ‘Ngũ’ là năm loại lớn, “Trược” là ô nhi m, năm 

loại ô nhi m nghiêm trọng, trong kinh Phật gọi là ‘Ngũ trược ác 

thế’.  Trong Ngũ trược có: 

1-  Thứ  nhất  là  Kiế   Trược,  Kiếp  là  nói  về  thời  gian,  ngày  nay 

chúng ta gọi là thời đại  (tạm dịch cho chữ  niên đầu’) chẳng 

224 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  



tốt, là nói về thời tiết nhân duyên. Nói thật ra, thời gian có ô 

nhi m gì đâu! Ðây là một thời đại ô nhi m trầm trọng, chính 

là nghĩa này. Nói thật ra, thời đại ô nhi m là bốn thứ ô nhi m 

kể sau đây. 

2-  Thứ hai là ‘Kiến Trược’, Kiến là Kiến giải, tư tưởng, kiến giải 

sai  lầm,  nhà Phật  gọi  là  tà tri  tà kiến, có cái  nhìn sai  lầm  về 

chân tướng của vũ trụ nhân sanh, đó là ô nhi m trên kiến giải. 

3-  Thứ  ba:  Kế  đó  là  ‘Phiền  não  trược’,  dùng  cách  nói  hiện  nay 

nghĩa  là  ô  nhi m  tư  tưởng. Hai  thứ  này  hợp  lại  chính  là  ô 

nhi m tâm lý, ô nhi m tinh thần, việc này rất nghiêm trọng! 

4-  Thứ tư:  Chúng sanh trược:  Từ  ô nhi m  tâm lý,  ô nhi m  tinh 

thần  nhất  định  s   dẫn  đến  sinh  lý  và  hoàn  cảnh  sanh  hoạt  ô 

nhi m, đó gọi là ‘Chúng sanh trược’, nói theo ngôn ng  hiện 

nay  thì  đó  ch nh  là  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  ô  nhi m. Ngày  nay 

sanh thái của địa cầu mất quân bình, khí hậu bất bình thường, 

tai nạn dồn dậ , đều thuộc về ‘Chúng sanh trược’. 

5-  Thứ năm: Sau cùng là ‘Mạng trược’, dùng ngôn ng  hiện đại 

để nói tức là sinh lý ô nhi m. 

Dùng ngôn ng   hiện đại để  giải  th ch Ngũ Trược thì hai  thứ 

đầu là kiến giải ô nhi m, tư tưởng ô nhi m, hợp lại chính là tâm 

lý ô nhi m,  tinh thần ô nhi m;‘Chúng sanh trược’ ch nh  là hoàn 

cảnh  sinh  hoạt  ô  nhi m,  ‘Mạng  trược’  là  sinh  l   ô  nhi m,  tất  cả 

đều gọi là ‘Trược’. 

2 ) ‘Ác’:  Là ‘thậ  ác’, hết thảy chúng sanh chẳng làm việc thiện. 

225 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 





Thân tạo ‘sát sanh, trộm cắ , tà dâm’, miệng tạo ‘vọng ng ’ tức 

là không nói thật, lừa gạt người khác, ‘lưỡng thiệt’ tức là ly gián 

thị  hi, ‘ác khẩu’ tức là nói lời độc ác; ‘ỷ ng ’ tức là nói lời bóng 

gió, lường gạt chúng sanh, tạo ra nh ng khẩu nghiệp này; còn ý 

nghiệ , trong tâm có ‘tham, sân, si, mạn’, nh ng thứ này là ‘Ác’. 

 (Giảng giải Kinh Địa tạng Bồ Tá B n nguyện – PS Tịnh Không – 

 Chuyển ngữ: Tâm Phước- NXB Tôn giáo) 

17 Thiện Đạo đại sư viết: Chư Phật dục hiển thư ng trụ  ất  iến 

chi tư ng, thị c  hiện hoàng  im sắc”: Ðại sư Thiện Ðạo nói: “Chư 

Phật muốn hiển thị tướng thường trụ bất biến nên hiện ra sắc hoàng 

kim”  (Tịnh  Độ  Đại  Kinh  Giải  Diễn  Nghĩa  -  phần  99  -  Chủ  giảng: 

 Lão pháp sư Tịnh  Không  -Thời  gian: Ngày 5 tháng   4 năm       - 

 Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội - Chuyển ngữ: 

 Minh  Tiến  -  Giảo  chánh  &  nhuận  văn: Huệ  Trang,  Đức  Phong  và 

 Như Hòa) 

18  “C   Hội      viết:  Thị  c   nguyện  ngôn,  ngã   u c  nhân  dân, 

thuần nhất  im sắc, vô hữu hảo ác”: Vì vậy, sách Hội Sớ nhận  ét: 

“Do  đó,  nguyện  rằng  nhân  dân  trong  cõi  tôi  thuần  một  sắc  vàng, 

chẳng có  ấu, đ  ”, 

“Bỉ  ngã   ình  đ ng,  tình  tuyệt  vi  thuận” :  Ta  và  người  đều  bình 

đẳng,  dứt  tuyệt     tưởng  trái,  thuận.  (Tịnh  Độ  Đại  Kinh  Giải  Diễn 

 Nghĩa - phần 99 - Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không -Thời gian: 

 Ngày 5 tháng  4 năm      - Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo 

 Dục  Hiệp  Hội  -  Chuyển  ngữ:  Minh  Tiến  -  Giảo  chánh  &  nhuận 

226 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  



 văn: Huệ Trang, Đức Phong và Như Hòa) 

19 “Lậu” : Phiền não, r  giọt, mất dần dần  (Đường vào ánh sáng đạo 

 Phật- Tác giả : Tịch Mặc) 

20“Tùy ch ng sanh tâm, ứng sở tri lượng”: Thuận theo tâm chúng 

sanh, mà ứng hiện  hù hợ  với khả năng nhận biết của họ. 

21 Bồ Tát Tam Hiền: Thập trụ, Thập hạnh, Thập Hồi Hướng 

22 Tam thiên đại thiên thế gi i:  

 1-  Tiểu  thế  giới:  Phạm  vi  của  tiểu  thế  giới  là  hệ  mặt  trời  mặt 

trăng.  Đó  là  thái  dương  hệ,  hay  cũng  là  hằng  tinh  hệ.  Một 

hằng tinh hệ đều có một số vệ tinh đi kèm. Hằng tinh đều là 

mặt trời, vệ tinh đều là mặt trăng. Trong Thái dương hệ này, 

mặt trăng cố nhiên là mặt trăng rồi, còn   đại hành tinh, trong 

đó có địa cầu đều là vệ tinh, đều cũng là mặt trăng. 

 (Trong Niệm Phật thập yếu của HT. Thích Thiền Tâm có viết: Theo 

 Kinh Phật: Tiểu thế giới, gồm bốn cõi ác thú, bốn đại châu, một núi 

 Tu Di, một nhật nguyệt, sáu cõi trời Dục, và một cõi Sơ Thiền) 

 2-  Tiểu thiên thế giới: Một ngàn tiểu thế giới gộ  lại, gọi là tiểu 

thiên thế giới;  hạm vi của một tiểu thế giới trong tiểu thiên 

thế  giới  là  từ  núi  Tu  Di  cho  tới  cõi  trời  Phạm  thiên  của  sắc 

giới. 

 3-  Trung thiên thế giới: Một ngàn tiểu thiên thế giới, gọi là một 

trung  thiên  thế  giới,   hạm  vi  của  một  trung  thế  giới  trong 

trung thiên thế giới,  kéo dài  tới  Vô lượng tịnh thiên của sắc 

giới. 

227 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 





 4-  Đại  thiên  thế  giới:  Một  ngàn  trung  thiên  thế  giới  là  một  đại 

thiên thế giới,  hạm vi của mỗi đại thế giới trong đại thiên thế 

giới, kéo dài tới Quang âm thiên của sắc giới. 

Như  vậy  là  đại  thiên  thế  giới  là  một  ngàn  tiểu  thế  giới,  nhân 

 lên một ngàn lần, thành một trung thiên thế giới, rồi lại từ một trung 

thiên thế giới nhân lên một ngàn lần n a mà thành… Như vậy là kinh 

qua  a lần  lũy tiến con số  ngàn, vì  vậy mà  có tên  gọi  tam thiên  (ba 

 lần  .   ) đại thiên thế giới. Thực ra, đó chỉ là một Đại thiên thế giới 

mà thôi. Thống trị một Đại thiên thế giới là Đại Phạm thiên vương ở 

cõi Trời Sắc  cứu kính thiên. Mỗi đại thiên thế giới có một Đại Phạm 

Thiên vương. Vì có vô số Đại thiên thế giới, cho nên cũng có vô số 

Đại Phạm Thiên vương. Đại thiên thế giới trong đó có loài người ở, 

gọi tên chung là Sa bà thế giới. Mỗi đại thiên thế giới là cõi giáo hóa 

của một đức Phật. Phật Th ch Ca được tôn  ưng là Sa bà giáo chủ vì 

l   như  vậy.  ("Phật  giáo  chính  tín"-  Pháp  sư  Thánh  Nghiêm  -  Phân 

 Viện nghiên cứu Phật Học).  

23 Ức: Số ức của Ấn Độ thời  ưa có ba bậc (1 vạn, 1 triệu, 10 triệu) 

mà  mức  trung  bình  là  1  triệu  bây  giờ.  (Niệm  Phật  Thập  yếu-HT. 

 Thích Thiền Tâm) 

Na Do Tha: Con số lớn của Ấn độ thời cổ bằng mười triệu 

Muôn: Một muôn bằng 1 vạn (10.000). 

24Cõi Phật: Lại về Phật độ, tức phạm vi ứng thân giáo hóa của một vị 

Phật, có đức Phật lấy một đại thiên thế giới gồm một ngàn triệu thái 

dương hệ làm một Phật độ; có đức Phật lấy hai, ba hoặc trăm, ngàn, 

228 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  



muôn, ức cõi đại thiên làm một Phật độ; có đức Phật lấy từ một hằng 

hà sa cho đến nhiều hằng hà sa cõi đại thiên làm một Phật độ.  (Niệm 

 Phật Thập yếu-HT. Thích Thiền Tâm) 

25 “Tùy ch ng sanh tâm, ứng sở tri lượng”: Thuận theo tâm chúng 

sanh, mà ứng hiện  hù hợ  với khả năng nhận biết của họ.  (Tịnh Độ 

 Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa - Phần 56 - Chủ giảng: Lão pháp sư Thích 

 Tịnh  Không  -  Chuyển  ngữ:  Bửu  Quang  Tự  đệ  tử  Như  Hòa  -  Giảo 

 duyệt: Huệ Trang và Đức Phong) 

26 Đúng như tự tánh 

27 “Tứ y pháp”: Bốn điều nên nương tựa: Y pháp bất y nhân, y nghĩa 

bất y ng , y trí bất y thức, y li u nghĩa kinh bất y bất li u nghĩa kinh. 

1.  Y pháp bất y nhân: Y theo giáo pháp, chẳng y theo theo người. 

2.  Y nghĩa bất y ngữ:   theo nghĩa l , không y theo ngôn ng  văn 

tự. 

3.  Y trí bất y thức: Y theo trí tuệ, không y theo vọng thức phân biệt. 

4.  Y liễu nghĩa bất y bất liễu nghĩa:  Phá  môn nào ta tu học, ở ngay 

trong đời này, có thể li u sanh t , có thể thành Phật đạo, có thể 

thoát  kh i  lục  đạo  luân  hồi,  có  thể  thoát  kh i  10   há   giới,  thì 

há  môn này đối với ta mà nói là li u nghĩa. 

28 Y pháp bất y nhân, Y ý bất y ng , Y li u pháp bất y bất li u pháp, 

29 Bậc thánh nhị thừa: A La Hán, Bích chi Phật 

30 Bồ-tát  uyền giáo: Bồ tát thập tín vị (Bồ tát phẩm 1- 10) 

31 “Bất thất định  : Chẳng đánh mất định ý 

32 Chú giải kinh  Vô Lượng Thọ (niemphat.net) 

229 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 





33  “Thiên  Nhãn  đỗng  thị,  Thiên  Nhĩ  triệt  thính,  Tha  Tâm   iến 

tri ”:   Thiên  Nhãn  nhìn  thấy  thấu  suốt,  Thiên  Nhĩ  nghe  thông  suốt 

cùng tột, Tha Tâm biết khắ  cả 

34 “Nhân sanh thất thập cổ lai hy: Người thọ  0  ưa nay hiếm 

35  “Hoàng  tuyền  lộ  thượng  vô  lão  thiếu”:  Đường  đến  suối  vàng 

không phân biệt già hay trẻ  (A Di Đà Kinh sớ sao – niemphat.net) 

36 Đạo phong, học phong: Phong cách tu tập, phong cách học tập 

37 “Câu sanh phiền não”: Tham, Sân, Si, mạn (bốn Ðộn s ) thì gọi 

là Tư hoặc. Tư hoặc cũng có tên “Câu sanh hoặc”, do sự mê là sanh. 

Câu sanh (ngấm ngầm cùng với ta đồng sanh) thì thuộc về Tư hoặc. 

Trong  Kinh  gọi  chúng  nó  là  "Câu  sanh  phiền  não",  hay  “Bổn  h u 

chủng t ”, nghĩa là nh ng hạt giống có từ lâu. Nh ng hạt giống xấu 

này  lại  còn  làm  duyên  sanh  ra  các  tội  lỗi  khác,  mà  trong  Kinh  luận 

gọi  là  “Phân  biệt  phiền  não”  hay  “Thỉ  khởi  chủng  t ”,  nghĩa  là  hạt 

giống  mới  nhi m  do  ảnh  hưởng  thời  đại,  tập  quán,  phong  tục  chi 

phối. “Phân biệt phiền não” thì có thể d  trừ, nhưng “Câu sanh  hiền 

não" rất khó trừ. Chúng như c  cú, đâm sâu gốc r  rất xa; nếu người 

làm vườn khinh thường nó thì không d  gì dọn đất sạch c . 

38 “Tam tâm  ất  hả đắc”: “Tâm  uá khứ bất khả đắc, tâm hiện tại 

bất khả đắc, tâm vị lai bất khả đắc”. 

 Đọc thêm:  

Đó là nói về vọng tâm. Bởi l , chân tâm không có  uá khứ, hiện tại, 

vị lai; chỉ vọng tâm mới có  uá khứ, hiện tại, vị lai, nh ng tâm này 

đều chẳng thể được! 

230 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  



Hiện tại, cái tâm niệm Phật của chúng ta là vọng tâm, vì sao? Cũng là 

cái tâm sanh diệt. Nam-mô A Di Đà Phật, niệm trước được nối tiế  

bởi niệm sau, đó là tâm sanh diệt. Do đây có thể biết: Bản thể của câu 

Phật  hiệu  cũng  là  Không,  trọn  chẳng  thể  được.  Vọng  tâm  khởi  tác 

dụng, nếu khởi  lên một  niệm thiện thì đó là thiện nghiệ . Khởi lên 

một  niệm  ác,  s   tạo  ác  nghiệ .  Vì  vậy,  y  báo  và  chánh  báo  trang 

nghiêm trong mười  há  giới do vọng tâm biến hiện, còn chân tâm 

hiện ra Nhất Chân  há  giới, đó là chân thật. Mười  há  giới chẳng 

hải là Nhất Chân, khác biệt với Nhất Chân  há  giới rất lớn.   

Nếu vọng tâm ấy tạo ra nghiệ  niệm A Di Đà Phật,  u  vị hãy nghĩ 

em:  Nghiệ   ấy  là  thiện  nghiệ   hay  ác  nghiệ ?  Thiện  lẫn  ác  đều 

chẳng liên  uan! Vì sao? Quả báo của một câu A Di Đà Phật chẳng ở 

trong ba ác đạo! Trong ba ác đạo không có A Di Đà Phật. Trong ba 

thiện  đạo  cũng  chẳng  có  A  Di  Đà  Phật.  Trong  Thanh  Văn,  Duyên 

Giác, cũng chẳng có A Di Đà Phật. Trong Quyền Giáo Bồ Tát cũng 

chẳng có A Di Đà Phật. Tuy dùng vọng tâm, nhưng tạo nghiệ  rất kỳ 

diệu, nghiệ  của A Di Đà Phật là Tây Phương Cực Lạc thế giới. Do 

vậy,  u  vị  hải hiểu đạo l  này. Nếu  u  vị biết s  dụng vọng tâm, 

thì  [vọng  tâm]  cũng  có  thể  khiến  cho   u   vị  thành  Phật  trong  một 

đời. Dùng cái tâm sanh diệt để vãng sanh Phàm Thánh Đồng Cư Độ 

và Phương Tiện H u Dư Độ của Tây Phương Cực Lạc thế giới. B  

cái tâm sanh diệt, s  dụng chân tâm, s  vãng sanh từ cõi Thật Báo trở 

lên. Đủ thấy: Biết s  dụng cái tâm hay không là mấu chốt trọng yếu 

nhất để  uyết định sự thành bại của chúng ta.  (A Di Đà Kinh Sớ Sao 

231 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 11 





 Diễn  Nghĩa  -  Phần   6  -  Chủ  giảng:  Lão  pháp  sư  Tịnh  Không  năm 

 1984-Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa-Giảo chánh: Huệ 

 Trang và Đức Phong) 

39  “Nhất  thiết  chư  pháp,  nhân  duyên  sở  sanh,  vô  hữu  t   tánh, 

đư ng thể tức  hông, liễu  ất  hả đắc”:   Hết thảy các  há  do nhân 

duyên sanh, chẳng  có tự tánh, đương thể tức không, trọn chẳng thể 

được. 

40 “Tất cả pháp hữu vi, như mộng huyễn  èo  ọt”: Nhất thiết h u 

vi  há , như mộng huy n bào ảnh; 

41 “T  tri tắc minh”  : Tự biết mình là sáng, (vì không phải ai cũng tự 

biết mình). 

42 “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm”: Học làm thầy người, hạnh 

làm khuôn mẫu cho cõi đời. 

43 “Thiên Nhân chi đạo sư” : Là bậc thầy, người dẫn đường cho cả 

trời, người. 



















232 



Thuyết giảng Kinh PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC  







                   HỒI HƯỚN  

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Cùng  hát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Đồng sanh về Cực Lạc  uốc. 

                 

                    N    Ô    I ĐÀ PHẬT! 



 C n dịch: Vọng Tây cư sĩ - Email:Vongtaycusi@gmail.com 

 Phát tâm cúng dường: Da giới “Thuyết giảng Kinh Phật Thuyết Đại 

 Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đ ng Giác”  - 

 thành tâm cúng dường. 

 

 

1. 

233 







cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-Lan-
Thu-10-
Tap-101-110





index-1_1.jpg





